# वेदों की वर्णन शैलियाँ

डॉ. रामनाथ वेदालंकार

## श्रद्धानन्द शोध संस्थान

गुरुकुल कांगडी विश्वविद्यालय हरिद्वार

सन् 1976 ई.

## वेदों की वर्णान-शेलियाँ

[ चारों वेदों में प्रयुक्त प्रमुख प्रतिपादन-शैलियों का विवेचनात्मक अध्ययन ]

ग्रागरा विश्वविद्यालय से पी-एच डी. उपाधि प्राप्त शोध-प्रबन्ध

डा० रामनाथ वेदालंकार मध्यक्ष संस्कृत-विभाग एवं माचार्य गुरुकुल कांगड़ी विद्वविद्यालय

श्रद्धानन्द शोध संस्थान गुरुकुस कांगड़ी विश्वविद्यालय, हरिद्वार

### प्रारंभिक शब्द

न केवल भारतीय सस्कृत सोहित्य मे, किन्तु विश्व-साहित्य में वेदो का स्थान बहुत उच्च है। मैक्समूलर ने कहा था कि ऋग्धेद ससार भर के उपलब्ध साहित्य में सबसे प्राचीन ग्रन्थ है। ग्रन्य जो ग्रनेको भावनाएं वेदो के साथ जुड़ी हुई हैं, उन्हे थोड़ी देर के लिए छोड़ भी दे, तो भी केवल प्राचीनतम साहित्य की दिष्ट से भी वेदों का अध्ययन तथा तद्विषयक अनुसन्धान विशेष महत्त्व रखता है। भारतीय मनीषियों की वेदों के प्रति प्रगाढ भक्ति रही है। उन्होने इस का एक-एक छन्द, एक-एक पक्ति, एक-एक ग्रक्षर गिना हुग्रा था, सम्पूर्ण वेद उन्हें कण्ठाग्र रहते थे । वेदो को वे स्वत. प्रमाण मानते थे । अन्य स्मृत्यादि साहित्य वेदानुकूल होने पर ही प्रमारा माना जाता था, अन्यथा नही । द्विज के लिए वेदो का ग्रध्ययन ग्रावश्यक कर्तत्य था । मनु ने कहा था कि जो द्विज बेद को त्याग कर ग्र<mark>न्य शास्त्र मे</mark> श्रम करता है, व<mark>ह इसी जी</mark>वन मे सद्य. शुद्रत्व को प्राप्त कर लेता है। वेदो को सब विद्याग्रो की निधि माना गया था। परन्तु शनै शनै कालक्रम से एक ऐसा युग भी माया जब लोग वेद के अर्थों को भूल गये । उस समय यज्ञों में वेदमन्त्रों के पाठमात्र से स्वर्गप्राप्ति रूपी फल कल्पित किया जाने लगा । कुछ महिषयो को यह स्थिति सह्य नहीं हुई, और उन्होने वेदो के प्रर्थज्ञान तथा उसके प्रचार के लिए वेदागी की रचना की । वेदो का ग्राधार रख कर ब्राह्मण, ग्रारण्यक, उपनिषद् ग्रादि साहित्य रचा गया । आवश्यकतानुसार प्रातिशाख्य, अनुक्रमणी आदि का भी निर्माण हुन्ना । स्कन्द स्वामी, नारायण, उद्गीथ, माधव भट्ट, वेकट माधव, भारमानन्द, सायण, उबट, महीधर, भादि ने वेदो या वेदो के स्थलविशेषो पर भाष्य रचने का उपक्रम किया। यह सत्र वेदविषयक अनुसंधान की दिशा मे ही एक प्रयत्न था। फिर बहुत समय तक वेशे गर नवीन कार्य बन्द सा ही रहा। गत शती में स्वामी दयानन्द ने फिर इस श्रोर ध्यान साकृष्ट किया, तथा कर्मकाण्डिक परम्परा से भिन्न पद्धति का ग्रवलम्बन कर वेदभाष्य किया। उनका भाष्य वेदभाष्य की परम्परा मे एक क्रान्तिकारी युग का सुत्रपात करता है। लोकमान्य तिलक ने ज्योतिय की दृष्टि से कुछ वैदिक प्रकरगो पर प्रकाश डाला। उधर पश्चिमी विद्वानो का ध्यान भी वेदो की ग्रोर आकृष्ट हुग्रा तथा मैक्समूलर, रॉथ, विस्सन, ग्रासमान,

ग्रिफिथ, मोल्डनवर्ग, ह्विटने, मैल्डनर म्रादि ने वेदो के शुद्ध सस्करणो के प्रकाशन, सिटप्पण भ्रनुवाद म्रादि का कार्य किया, यद्यपि उनके वेद-विषयक मन्तब्यो पर पग-पग पर प्रश्नचिम्ह उपस्थित किये जा सकते है। वर्तमान मे भी वेदो पर कोशनिर्माण, भाष्य तथा विविध विषयों पर मनुसधान मादि हो रहे है।

वेदो का ग्रध्ययन करते हुए हमारा घ्यान इस अभाव की ओर विशेष रूप से गया कि शैं लियो की दिष्ट से वेदो का ग्रध्ययन प्राय नहीं हुग्रा है। शैं ली-विचार के बिना वेदो का वास्तविक रूप पाठक के समक्ष नहीं ग्रा पाता। जब हम सायगादि के भाष्यों को पढ़ते हैं, तब वैदिक शब्दों का ग्रधें तो हमें विदित होता है, किन्तु उनके पीछे क्या भावना है, इससे हम पर्याप्त ग्रशों में अपरिचित रहते हैं। हमारे सम्मुख ग्रनेक समस्याएं उपस्थित हो जाती है ग्रीर समाधान की ग्रपेक्षा करती है। अथवा हम यह समभने लगते हैं कि वेदों में कोई विशेषता नहीं है, स्तुति, प्रार्थना, यज्ञ तथा कुछ निर्थक ग्राख्यान मात्र है। परन्तु जब हम वेदों की शैं लियों से परिचित हो जाते है, तब हमारे लिए स्तुति-प्रार्थनाए कोरी स्तुति-प्रार्थनाए नहीं रहती, ग्राख्यान कोरे ग्राख्यान नहीं रहते, सबाद कोरे सवाद नहीं रहते, अपितु उनके पीछे किन्ही रहस्यार्थों के दर्शन होने लगते हैं। इसी विचार से प्रस्तुत प्रबन्ध में वेदों की शैं लियों को शाध के विषय के रूप में गृहीत किया गया है।

शैली का विषय अपने आप में बहुत विस्तृत है। इस पर भाषा, छन्द, अर्थ आदि कई दिव्यों से विचार हो सकता है। हमने केवल वर्णन, विषय-प्रतिपादन या अर्थ का ही आधार रखा है, अर्थात् वेद किसी विषय का प्रति-पादन किन-किन शैलियों से करते हैं, यह दर्शाया है। अत्यव प्रबन्ध का शीर्षक 'वेदों की वर्णन-शैलियां' है। वर्णन या प्रतिपादन की शैलियां भी वेद में अनेक समभी जा सकती हैं, उनमें से प्रमुख शैलियों को ही लिया है, जिन्हें आठ अध्यायों में विभक्त किया गया है। इन अध्यायों को लिखने से पूर्व चारों वेदों का ध्यानपूर्वक पारायण कर जिस शैली की जो सामग्री जहा प्राप्त होती है, उसे बड़े प्रयत्न से सगृहीत किया है। इस दिशा में यह सर्वथा नवीन प्रयत्न है। यद्यपि वेदों के हिन्दी भाष्य विद्यमान है, तो भी उनसे सन्तोष न कर प्रवन्ध में प्रयुक्त वेदमन्त्रों का भाषान्तर भी स्वय किया है, जिसमें अनेक स्थानों पर दूसरे भाष्यों के भाषान्तर से नवीनता है। भाषा धारावाही रहे तथा शब्दार्थों से दूर भी न जाये इस का ध्यान रखा गया है। किस शैली के

विचार से क्या विशेष परिशाम हमारे समक्ष आते हैं, इस पर भी यथांस्थान चर्चा की गयी है।

विषय-प्रवेश रूप प्रथम ग्रध्याय मे विषय के महत्त्व पर प्रकाश डाला गया है। तथा इस विषय पर प्राचीन देन क्या है, जी शोधकार्य में हमारे लिए सबल बनती है, यह विस्तार से दर्शाया है। वेदो की ग्रनेकार्थक शैली को भी स्पष्ट किया गया है। ग्रनेक अर्थ-प्रक्रियाग्रो की शैली पर एक स्वतन्त्र ग्रध्याय भी लिखा जा सकता था, परन्तु वैसा न कर इसे विषय-प्रवेशात्मक इस ग्रध्याय में ही लिया है। इस शैली का प्रयोग ग्रगले ग्रध्यायों में हमने प्रयोप्त किया है, इस कारण प्रथम ग्रध्याय में इसका विवेचन हो जाना ग्रावस्थक था। ग्रन्त में ग्रपने ग्रध्ययन की दिशा तथा सीमाग्रो को भी स्पष्ट कर दिया है।

ग्रगले ग्रध्यायों में विभिन्न शैलिया है। प्रहेलिकात्मक शैली के ग्रध्याय में जो प्रहेलिकाए दी गयी है, उनके चयन में बहुत परिश्रम किया गया है। उनमें से कुछ तो प्रहेलिका रूप में सर्वविदित है। किन्तु शेष का प्रहेलिकात्मक रूप हमने स्वय निर्धारित किया है, भाष्यकारों ने उन्हें वैसा रूप नहीं दिया है। प्रहेलिकाओं की जो व्याख्याए पूर्व ग्राचार्यों ने की हैं, उन्हें तो दर्शाया ही गया है, किन्तु उन के ग्रतिरिक्त ग्रनेक व्याख्याए वेदों तथा इतर वैदिक साहित्य से सकेत-सूत्र गृहीत कर हमने स्वय की है। इस शैली का वेदार्थ की दिष्ट से क्या महत्त्व है यह भी सोदाहरए। स्पष्ट किया गया है।

सवादात्मक शैली मे वैदिक सवादों को दर्शाते हुए प्रत्येक मन्त्र को लिया है, तथा जहां सायणादि से हमारा मतभेद हैं जसे भी हेतु पुरस्सर दिया है। प्राय इन सवादों की प्राकृतिक व्याख्याएँ ही की जाती रही है। हमने विविध दिंदिकोंगों से व्याख्याए प्रस्तुत करने का यत्न किया है। प्रत्येक ग्रध्याय पर यहां कुछ लिखने से इस प्राक्कथन के ग्रधिक बड़ा हो जाने का भय है। प्रथम प्रध्याय में सक्षेप से तथा ग्रागे प्रत्येक शैली पर विचार करते हुए पर्याप्त लिख दिया गया है। ग्रत पिष्टपेषणा की ग्रावश्यकता भी नहीं है।

इस प्रबन्ध को लिखने मे गुरुकुल कागडी विश्वविद्यालय के बृहुत् पुस्तकालय से बहुत लाभ उठाया गया है। जिन वैदिक विद्वानों के प्रन्थों से सहायता मिली है, उनका नाम सादर सन्दर्भग्रन्थ-सूची में दे दिया गया है। ग्राधुनिक विद्वानों में श्री पाद दामोदर सातवलेकर, डा॰ मगलदेव शास्त्री, प॰ धमंदेव विद्यामार्तण्ड तथा ग्राचार्य प्रियव्रत वेदवाचस्पति से लेखक को विदोष प्रेरणा प्राप्त हुई है। ग्रंपने पी-एच० डी० के निर्देशक डा॰ धर्मेन्द्र- नाम सास्त्री, धन्यक्ष संस्कृत विभाग डी॰ ए० बी॰ कासेख देहरादून से समय-समय पर जो भनेक परामर्श प्राप्त हुए हैं, तदर्थ उनके प्रति लेखक धत्यन्त कृतश है। भन्त मे उन मनीषी प्राचीन धाचार्यों के प्रति लेखक नतमस्तक होता है, जो वेदमय थे तथा जिनके सुरक्षित साहित्य का इस शोधं-प्रवन्ध मे प्रचुर प्रयोग किया गया है।

प्रायं प्रतिनिधि सभा पजाब तथा गुरुकुल विश्वविद्यालय के प्रधिकारियों ने गुरुकुल के व्यय पर इसे प्रकाशित करवाना स्वीकार किया। गुरुकुल कागड़ी फार्मेसी के व्यवसायाध्यक्ष डा० हरिप्रकाश ग्रायुर्वेदालंकार ने इसके प्रकाशन एव मुद्रेश में विशेष रुचि लेकर ग्रत्यल्प समय में ही गुरुकुल-मुद्रेशालय के कमंचारियों के सहयोग से इसे प्रकाशित करा दिया। एतदर्थ लेखक इन सबके प्रति श्राभार व्यक्त करता है।

इस शोध-प्रबन्ध पर सन् १६६६ मे झागरा विश्वविद्यालय से लेखक को पी-एच० डी० उपाधि प्राप्त हुई थी। किन्तु ग्रभी तक इसे प्रकाशित नहीं किया जा सका था। ग्रब गुरुकुल कागडी विश्वविद्यालय के श्रद्धानन्द-सौध-संस्थान द्वारा यह प्रकाश मे झा रहा है। भार्यसमाज-स्थापना-शताब्दी वर्ष पर बेद-प्रेमियो के सम्मुख लेखक की यह विनम्न भेंट उपस्थित है।

गुरुकुल कागडी विश्वविद्यालय २८ फरवरी १९७६

रामनाच वेदालंकार

## विषयानुक्रमणिका

प्रथम प्रध्याय

१-३5

#### शंली-विचार

वेदो का गौरव, वेदो के शैली-विचार का महत्त्व, वेदो मे शैली-निर्देश, शतपथबाह्मण मे शैली-निर्देश, यास्क का शैली-विचार, शौनक का शैली-विचार, इतर साहित्य मे शैली-विचार, वेदो की भ्रानेकार्थक शैली, अध्ययन की दिशा भ्रीर मीमाए।

#### क्रितीय अध्याय

38-808

#### प्रहेलिकात्मक शैली

प्रारभिक विवेचन, ऋग्वेद की प्रहेलिकाएं-एक-दूसरे के शिशु को दूध पिलाती हुई दो माताए, दस युवितयो का एक पुत्र, बत्स माताग्रो को उत्पन्न करता है, ग्राकाश के मध्य में स्थित पाच बैल, वक को मार्ग से हटाने वाले आकाशवासी मुपर्ग, तीन भाई, छह लोको को धारण करने वाला श्रज, एक पक्षी जिसकी गौएं सिर से दूध देती तथा पैरो से पानी पीती हैं, गर्भ मे वत्स को लिये गौ उड रही है, एक वृक्ष पर बैठे दो मृत्दर पक्षी, कभी न मरने वाला ग्वाला, पके बैल का घुम्रा, तीन केशधारी साधु, एक म्रद्भूत चक्र, एक विशाल कौन्रा, स्वर्ग पहुचाने वाला रथ, छह भार उठाने वाला श्रचल बैल, बैल के घोसले में उत्पन्न सिर-पैर-विहीन शिशु, चार सीग और तीन पैर धारी वृषभ, आकाश मे उड़ने और रग बदलने बाला उक्षा, पिता-माता के लिए महिष ग्रौर मृग पकाने वाला यूवक, सात दोग्धाम्रो से दुही जाने वाली गौ, वृक्ष-वृक्ष पर बैठी हुई गौ, उल्टी लीला, युवक को वृद्ध ने निगल लिया, चार चोटियो वासी युवति, समुद्रशायी सुपर्गं, केशी भगवान् का विष-पान, यजुर्वेद को प्रहेलिकाएं-सरस्वती मे गिरने वाली पाच नदिया,शरीर मे निवास करने वाले सात ऋषि; सामवेव की प्रहेलिकाएं-दो ऊधसो वाली गौए, अथर्ववेद की प्रहेलिकाए-दस सिरो वाला बाह्यगा, द्वावापृथिवी का भारक बैल, सहस्र चरणो वाला वयेन, आठ चक्रो और नौ द्वारों बासी प्रयोध्यापुरी, खड्डी से प्रनस्त वस्त्र बुनने वाली दो यूवतिया,

छह युगल शिशु झों का एक अकेला भाई, उल्टा कटोरा, स्वर्ग का यात्री हस, दो जादू की लकड़ियाँ, बिना पैरों का प्रासी, नवद्वार कमल, एक पैर से उड़ने बाला हस; प्रहेलिकात्मक शेली के विचार का महत्त्व—असगत प्रकरसों की व्याख्या में सहायता, वृषभ तथा मेष को पकाने का आशय, पशुओं की आहुति का आशय, पशुओं तथा अजमें भ, देवों के स्वरूपनिर्शंय में सहायता।

तृतीय अध्याय

807-880

#### आत्मकथात्मक शैली

इन्द्र की श्रात्मस्तुतिया, प्रथम श्रात्मस्तुति, द्वितीय श्रात्मस्तुति, वृतीय श्रात्मस्तुति, चतुर्थं श्रात्मस्तुति, इन्द्र-स्तुतियो पर एक दिष्ट; त्रसदस्यु की श्रात्मस्तुति, वागाम्भृग्गी की श्रात्मस्तुति, सेनानी की आत्मस्तुति; रुद्र की श्रात्म-स्तुति, मनुष्य का श्रात्म-परिचय; मनुष्य के वीरोद्गार;मनुष्य का श्रात्मपरिदेवन-एक जुग्नारी का श्रात्मनिर्वेद, मैं श्रपने आपको ही नहीं जानता, ज्योति की राह दिखाग्नो, इस काली रात्रि को कैसे पार करू, हे वक्गा, दर्शन क्यो नहीं देते?, जालबद्ध-मत्स्यो का कर्गा क्रन्दन, ग्रहो मैं क्या से क्या हो गया, विरही का विलाप; उपसहार।

चतुर्च अध्याय

१४१-२०२

#### संवादात्मक शैली

प्रारम्भिक विवेचन, इन्द्र-मरुत् तथा इन्द्र-ग्रगस्त्य के संवाद, विश्वामित्र नदी-सवाद, यम-यमी-सवाद; इन्द्रः, इन्द्राणी ग्रौर वृषा-कपि का संवाद, पुरूरवा ग्रौर उर्वशी का सवाद, सरमा ग्रौर पिस्यो का संवाद।

पश्चम अध्याय

२०३-२३०

#### प्रक्तोत्तरात्मक जैली

ऋग्वेद के प्रश्नोत्तर—सोम के मद का क्या प्रभाव है?, प्रश्न, सूर्य, उपाए, निद्या कितनी हैं?, परम पुरुष के मुझ, बाहु, जॉबे, पर क्या थे?, कुमार को प्रीर उसके स्थ को किसने बनाया? बाबापृथिबी किस दृक्ष से रचे गये? मुक्ति के लिए किसे स्मरण करें? यकुर्वेद के प्रश्नोत्तर—कौन एकाकी बखता रहता है?, ऐसी क्या बस्तु है जिसकी माप-तोल नहीं?, क्या बिष्णु के पंगो में सारा भुवन समाया है?, किनके ग्रस्वर मुख प्रविष्ट है?, सक्से विद्याल

पक्षी कौन ?, पिशंगिला और कुरुपिशगिला क्या हैं ?,यज्ञ के स्थिति-स्थान, ग्रक्षर ग्रादि कितने हैं ?, इस भुवन की नाभि ग्रादि को कौन जानता है ?, पृथ्वी का सबसे अन्तिम छोर कौन सा है ? सामवेद के प्रश्नोत्तर—गहेत सी गर्दनों वाला युवा वृषभ कहा है ?, श्रथबंवेद के प्रश्नोत्तर—गौ, एक ऋषि, धाम, ग्राशीष ग्रादि क्या हैं ?, किसकी कृपा से श्रोत्रिय ग्रादि मिलते हैं ?, किससे देवो मे वासयोग्य होता है ?, भूमि, ग्राकाश ग्रादि किसने बनाये ?, ब्रह्म के विवाह मे घराती बराती कौन ? शरीर के ग्रगो को किस ऋषि ने जोड़ा ?, शरीर मे रग किसने भरा ?, किस गाय का दूध-घी ग्रादि ग्रजाह्मण न खाये ?, किस गाय का दान अवश्य करे ? तुलनात्मक विचार !

षष्ठ मध्याय

२३१-२६०

#### प्रेरणात्मक, आ इवासनात्मक तथा आज्ञीर्बादात्मक ज्ञैली

१-प्रेरणात्मक शैली-(क) विघ्यात्मक रूप. उद्बोधन, कर्तव्य-प्रेरणा, राजा एव सेनानी को कर्तव्य-प्रेरणा, ग्राग्निहोत्र की प्रेरणा, त्याग की प्रेरणा, ग्रांतिथि-सत्कार की प्रेरणा, सामनस्य की प्रेरणा, ग्रन्य प्रेरणाए-कृषि, दीर्घायुष्य, ग्रलक्ष्मी-नाशन, प्रएाय, रक्षा के जपाय।(ख) निषेधात्मक रूप। उक्त प्रेरणाग्रो पर एक दिष्ट।

२-ग्राक्ष्यासनात्मक शैली-सुबन्धु को ग्राव्यासन, व्याधिग्रस्त को ग्राव्यासन, चिकित्सक की जादू-भरी वागी, सर्पदष्ट को ग्राव्या-सन, ग्रन्य प्रसंग ।

३-म्राशीर्यांदात्मक शैली-दानी के प्रति, म्रिगरसो के प्रति, वर-वधू के प्रति, जनसाधारण के प्रति, दिवगत म्रात्मा के प्रति, उपसहार।

सप्तम ग्रध्याय

757-788

#### ग्रर्थंबादात्मक, ग्रभिशापात्मक, तथा भत्संनात्मक शैली

१-म्राथंदादात्मक शंली-(क) प्रशसात्मक ग्राथंवाद-यज्ञ एव ग्राग्निहोत्र की प्रशसा, दान-दक्षिणा की प्रशसा, सोम-सवन की प्रशंसा, ग्रांतिथि-यज्ञ की प्रशसा, ग्रादित्यों के रक्षणा की प्रशसा, ब्रह्मणस्पति के सख्य की प्रशंसा, सत्य की प्रशंसा, पावमानी ऋचाग्रों के ग्रध्ययन की प्रशंसा, मणि-धारण की प्रशसा, विविध ज्ञानों की प्रशंसा, उक्त प्रशंसाम्रों पर एक इष्टि। (स) निन्दात्मक ग्रर्थवाद-म्रदान-निन्दा, अज्ञान निन्दा, द्यूत-निन्दा, ब्राह्मण के तिरस्कार की निन्दा, गौ के पीडन की निन्दा, म्रतिथि के प्रति उपेक्षाभाव की निन्दा, ब्राह्म के म्रपमान की निन्दा, इतर निन्दाए, उक्त निन्दाम्रो पर एक इष्टि।

> २-ग्रभिशापात्मक शैली ३-भर्त्सनात्मक शैली

₹**₹-**₹3

#### अष्टम प्रध्याय

#### स्तुत्यात्मक, प्रार्थनात्मक, तथा आशंसात्मक शंली

पूर्व ग्राचार्यों का विचार-यास्क, शौनक, कात्यायन, स्वामी दयानन्द । स्तुत्यात्मक शंली-दो भेद, १.प्रत्यक्षकृत स्तुति-इन्द्र, ग्राग्न, सोम, मरुत्, सूर्य, वन्द्र, गाव., लाक्षा, ग्रजन, २ परोक्षकृत स्तुति-इन्द्र, विष्णु, वरुण, सोम, प्राण उषा, सूर्य, पर्जन्य, मण्ह्रक, अरण्य ।

प्रार्थनात्मक शैली-इन्द्र, ग्रग्नि, सोम. वरुण, सूर्य, सविता, द्यावापृथिवी, प्राणापान, दुन्दुभि ।

ग्राशंसात्मक शैली-ऋग्वेद, यजुर्वेद, सामवेद, ग्रथवंवेद । वैदिक स्तुति-प्रार्थना-आशसाम्रो पर एक दृष्टि: मैक्समूलर का हीनोथीजम, जड पदार्थों की स्तुति मे विविध वाद-ग्राभिमानि-देवतावाद, प्रकृतिपूजाबाद, व्यत्ययवाद, ग्रारोपवाद, वैदिक उदात्त भावनाए।

सकेत-सूची ३२५-३२६ सन्दर्भ-ग्रन्थ-सूची ३२७-३३० मन्त्रानुक्रमणिका ३३१-३४२

#### प्रथम मध्याय

## शैली-विचार

#### वेदों का गौरव

विश्व-साहित्य मे वेदों का स्थान बहुत उच्च तथा गौरवपूर्ण है । सभी काल के भारतीय मनीषियों को इन्होंने ग्रंपनी दिव्य भारती से श्राकृष्ट किया है। ग्रंथ-पूर्णता, देवताग्रों के माध्यम से नाना विषयों के प्रतिपादन की कला, ब्रह्मविद्या तथा सृष्टिविद्या का एवं इहलोंक तथा परलोंक का समुचित समन्वय, स्थूल प्रतीकों द्वारा सूक्ष्म ग्राध्यात्मिक रहस्यों के वर्णन की क्षमता, क्वचित् गम्भीर श्रीर क्वचित् श्राख्यात्म सवाद ग्रादि रोचक शैलियों द्वारा विषय के निरूपण, ग्रनुपम काव्य-सौन्दर्य ग्रादि के कारण वेदों ने विशेष ग्रादर प्राप्त किया है। ग्रायवित में प्राचीन काल में वेदों का ग्रध्ययन-ग्रध्यापन पवित्र कर्तव्य माना जाता रहा है। मध्य-काल में जब वेदार्थ लुप्तप्राय हो गये, यहा तक कि मन्त्रों की ग्रन्थंकता का वाद चल पड़ा, तब भी वेदों के पाठमात्र से स्वगं-प्रापक ग्रद्घ की उत्पत्ति तथा परम कल्याण की प्राप्ति स्वीकार की जाती रही। समस्त संस्कृत-साहित्य एक स्वर में वेदों की गौरव-गाथा का गान करता है।

वेदो की महत्ता से विदेशी विद्वान भी कम प्रभावित नही हुए है। मैंक्समूलर, रॉथ, विलसन, ग्रासमान, लुडविंग, ग्रिफिथ, ग्रोल्डनबर्ग, कीथ, ह्विटने,
ब्लूमफील्ड प्रभृति पश्चिमी विद्वानों ने वेदों के ग्रध्ययन, प्रकाशन, ग्रनुवाद,
टिप्पणी-योजन ग्रादि कार्यों में पर्याप्त रुचि प्रदिश्चित की है, तथा वे वेदों को
इस कोटि का साहित्य समभते हैं जिस पर ग्रधिकाधिक ग्रनुसधान-कार्य किया
जाना चाहिए। यह श्रेय का विषय है कि ग्राज ग्रनेक दृष्टियों में जगत् वेदों
की महत्ता को स्वीकार कर चुका है, तथा इस के विविध विषयों पर भारत में
ग्रीर विदेशों में भी शोधकार्य हो रहा है।

### वेदों के शैली-विचार का महत्त्व

किसी भी शास्त्र का अध्ययन प्रारम्भ करने से पूर्व उसकी भाषागत तथा अर्थगत शैलियों का परिज्ञान आवश्यक होता है। अन्यथा उस शास्त्र को न हम पूर्णत: समभ सकते हैं, न ही उसका यथार्थ मूल्यांकन कर सकते हैं। उदाहरसार्थ प्रत्याहार-प्रक्रिया, परिभाषावलि, सूत्रशैली आदि के पूर्व ज्ञान के बिना हम पासिनि की अष्टाध्यायी को हृदयगम नहीं कर सकते, कालिदास, शाम या मात्र की विशिष्ट शैलियों का परिचय पाये बिना उनकी कविता का मूल्य-निर्धारण नहीं कर सकते। इसी प्रकार वेदों के हृद्गत ग्राशय को समभने के लिए तथा उनका मूल्याकन करने के लिए वेदों में प्रयुक्त शैलियों का ज्ञान परम ग्रावश्यक है।

वेदो की रचना तथा शैली इतर शास्त्रों से विलक्षण प्रकार की है। वेदों के समान स्मृतिया भी धर्मशास्त्र हैं, किन्तु वेदो तथा स्मृतिशास्त्रो की शैली मे महान् धन्तर है । स्मृतिशास्त्र वर्गा, श्राश्रम, राजनीति ग्रादि प्रत्येक विषय का पृथक् प्रकरण् रखते हैं, तथा उसमे उस-उस विषय के सब नियमो का उल्लेख कर देते है। परन्तु वेदों में ऐसा कोई स्पष्ट क्रम हमें परिलक्षित नहीं होता। वेद श्रग्नि, इन्द्र ग्रादि के स्तुति-प्रसग से कहीं भी किसी विषय की कोई बात कह जाते है, वह भी प्राय द्वचर्थकता के ग्रावरण के पीछे ग्रन्तिहत रहती है, जिसे सूक्ष्म दृष्टि मे देखना पडता है। स्मृति-शास्त्रो की भाषा स्पष्टत एक निश्चित ग्रर्थ को देती है, प्रत्येक व्यक्ति उससे एक ही ग्रर्थ समभता है। परन्तु वेदो की भाषा रहस्यमय है, विभिन्न व्यक्ति उससे अपने-अपने स्तर के भिन्न-भिन्त भ्राशय गृहीत कर सकते है। स्मृतिशास्त्रो मे ब्रह्मचारी, स्नातक, राजा ग्रादि के जो कर्तव्य-विधान करने होते हैं, वे स्पष्टत प्रतिपादित कर दिये जाते हैं कि भ्रमुक के श्रमुक कर्तव्य है, जिनका उसे पालन करना चाहिए । परन्तु वेद सीधी विधिपरक भाषा में बहुत कम बोलते है। जब वे स्पष्टतः विधि का विधान ही नहीं करते तो शका होने लगती है कि उन्हें धर्मशास्त्र की कोटि मे ही क्योकर माना जाए।

जब हम वेदों की शैलियों से श्रभिज हो जाते हैं, तब इस प्रकार की सब शकाए स्वतः निर्मूल हो जाती है, तथा उन शैलियों को ध्यान में रखते हुए हम वेदों के श्राश्य तक पहुंच सकते हैं। उदाहरणार्थ, वेद की शैलियों में एक सवादा-तमक शैली है। इस शैली के रहस्य को समभे बिना जब हम यम-यमी के सवाद को पढते हैं, तब कोई यम-यमी थे, जिनमें ऐसा सवाद हुआ। था, इतने मात्र अर्थ का बोध हमें होता है। परन्तु सवाद को एक प्रतिपादन-शैली के रूप में स्वीकृत कर लेने पर हम इस संवाद से श्रनेक विधियों को स्वतः किन्पत कर लेते हैं, यथा भाई-बहिन का परस्पर विवाह नहीं होना चाहिए, यदि कभी कोई परस्पर ऐसा प्रस्ताव कर भी बैठे तो दूसरे को उसका प्रत्याख्यान कर देना चाहिए, श्रादि। यही श्रन्य सवादों व श्राख्यानों के विषय में है। ऐसा करने पर जो मन्त्र विधिहीन दिखाई देते हैं, वे ही सब स्पष्टत. विधियों का प्रतिपादन करते हुए प्रतीत होने लगते हैं, तथा समस्त वेद कर्तव्योपदेशक शास्त्र के रूप में परिएात हो जाता है।

₹

भनेक स्थलो में वेद में प्रहेलिका-शैली भाती है। इस शैली से परिचित हुए बिना प्रहेलिका वाले स्थल ग्रसंबद्धार्थाभिधायी उन्मत्त-प्रलाप से प्रतीत होते हैं। इस शैली का रहस्य न समभने के कारण ही वेदों के ग्रनेक प्रकरणों का ब्राशय समभने मे विद्वान् भाष्यकार भी असफल रहे है, इसकी मीमासा हमने इस शैली के प्रध्याय में विश्वद रूप से की है। वेदो की अर्थवादात्मक शैली पर ध्यान न जाने के कारए। कई वार वेदो पर यह ग्राक्षेप किया जाता है कि वेद ग्रसस्य फलो को वरिंगत करते है। पर फलश्रुति की ग्रर्थवादात्मकता हृदयगम कर लेने पर यह सशय दूर हो जाता है। यही बात प्रत्येक शैली के सबघ में कही जा सकती है। प्रत्येक शैली के विचार का महत्त्व यथाम्थान उस-उस शैली के अध्याय में प्रकट हो गया है। शैली-विचार के बिना जो प्रकरण मृतकस्प प्रतीत होता है, वही झैली का रहस्य समभ लेने पर सप्राण दीखने लगता है, ग्रौर ऐसा प्रतीत होता है, मानो वह स्वय बोल कर ग्रपने ब्राशय को स्फूरित कर रहा है। यदि शैलियो की दृष्टि से वेदो का विशद ग्रध्ययन ग्रब तक किया गया होता तो वेदो के साथ हम ग्रधिक न्याय कर सकते श्रीर श्राज वेदो की जो लोक-प्रियता है, उससे कही बहुत श्रिधक हो सकती ।

वेदो में ग्रागे प्रतिपादित जो भी शैलिया व्यवहृत हुई है उनके विवेच-नात्मक भ्रष्ट्ययन का एक लाभ यह भी होगा कि उस-उस शैली के सब प्रकरणों को एकत्र कर हम उस शैली के प्रयोग में वेद कहा तक गये हैं तथा किस प्रकार और कितने भ्रशों नक वे परवर्ती साहित्य के लिए उन-उन शैलियों के प्रयोग में पथ-प्रदर्शक हुए हैं, इसकी भी मीमासा कर सकेंगे। सक्षेप में बेदों के शैली-विचार से हमें निम्न प्रकार के लाभ हो सकेंगे।

- १. वेदों का स्वरूप निखर कर हमारे सामने आयेगा।
- २ वेदों में वैविध्य का दर्शन हो सकेगा।
- ३. मन्त्रो को विधिरूप मे परिएात कर सकेंगे।
- ४. मत्रो मे विविध ग्रर्थ-प्रक्रियाग्रो की योजना कर सकेंगे।
- ५ जो प्रकरण कोरे इतिहास या काल्पनिक आख्यान समके जाते हैं, उनमे अन्तिनिह्त अभिप्राय को हृदयगम कर सर्केंगे।
- ६ उन शैलियों का सहितोत्तर काल में कहा तक उपयोग, पल्लवन एवं विकास या ह्वास हुमा है, इसकी मीमासा कर सकेंगे।
- ७. जो वैदिक शैलिया शिक्षा-मनोविज्ञान की दृष्टि से उपादेय हैं, उन का लोक में प्रयोग कर सकेंगे।

- म्रनेक भ्रसगत तथा विपरीतार्थाभिधायक प्रतीत होने वाले प्रकरणो की सुसगत व्याख्या हो सकेगी।
- ध्रितशयोक्तिपूर्ण फलश्रुतियो का वास्तिवक अभिप्राय हृदर्यगम किया जा सकेगा।
- १० वेदो के क्रूर म्रभिशापो के पीछे जो भावना है, उसका ग्रह्सा कर सकेंगे।
- ११ वेद म्तुति-प्रार्थनाम्रो का सग्रहमात्र है, इसका परिहार हो सकेगा।
- १२ वेद विविध विज्ञानो की निधि है, इसका रहस्य उद्घाटित हो सकेगा।

इस प्रकार शैली-विचार के महत्त्व का कुछ विवेचन करने के भ्रमन्तर भव यह देखना भ्रावश्यक है कि शैली-विषयक शोधकार्य को प्रवृत्त करने के लिए प्राचीन देन हमे किस भ्रश तक प्राप्त होती है।

#### बेदों में शंली-निर्देश

यद्यपि सामान्यतः वेदो मे वैदिक शैलियो के निर्देश की ग्राशा नहीं की जाती, तो भी प्रसगवश कुछ शैलियो का सकेत वेदो मे ग्राया है। एक द्विष्ट से वेदमत्रो का ऋग्, यजुः, साम इन तीन श्रेशियो मे विभाजन प्राप्त होता है। जिन मन्त्रो मे ग्रायं पादव्यवस्था होती है वे ऋग्, गानपरक मन्त्र साम, तथा इन दोनो से ग्रवशिष्ट मन्त्र यजुः कहाते है। जैमिनीय मीमासा मे इसे निम्न शब्दो मे प्रतिपादित किया है—"तेषाम् ऋग् यत्रार्थवशेन पादव्यवस्था। गीतिषु सामाख्या। शेषे यजुःशब्दः" (पू मी २ १. ३५-३७)। ऋग्, यजुः, साम इन भेदो की एक व्याख्या यह की जा सकती है कि वर्णानात्मक मन्त्र ऋग्, विधिपरक या यज्ञ से सम्बन्ध रखने वाले मन्त्र यजुः, तथा स्तुतिगानपरक मन्त्र साम होते हैं। एव ऋग्, यजुः, साम ये वेदमन्त्रो की तीन शैलिया मानी जा सकती है, यद्यपि यह शैलीभेद बहुत स्पष्ट नहीं है, तथा इन सज्ञाधो के उपर्युक्त ग्रयं ही वेद को ग्रभिन्नते हैं; इसमें पुष्कल प्रमाण भी नहीं है।

१ द्रष्ट्रच्यः ऋग् १०. ६० ६, यजु ३१ ७ तथा ३४ ५
तुलनीय . सा वा एषा वाक् त्रेघा विहिता, ऋचो यजूंषि सामानि।
शत० १० ५. १. २। विनियोक्तव्यरूपरच त्रिविधः सम्प्रदर्शते।
ऋग्यजुः सामरूपेण मन्त्रो वेदचतुष्ट्रये।। षड्गुरुशिष्य, सर्वानुक्रमणी-वृत्ति की भूमिका।

२. ऋग्भिः शंसन्ति, यजुर्भिर्यजन्ति, सामभिः स्तुवन्ति । निरु. १३. ७

इससे अधिक स्पष्ट रूप मे अथवंवेद मे वात्यप्रकरण के निम्न मंत्रों में कुछ शैलियों का निर्देश मिलता है, वे हैं इतिहास, पुराण, गाथा और नाराशसी। स वृहतीं दिशमनुष्यचलत् । तिमितिहास६च पुराएं च गाथा६च नारा-शंसी६चानुष्यचलन् । इतिहासस्य च वे स पुराए।स्य च गाथानां चि नारा-शंसीनां च प्रियं घाम भवति य एवं वेद ।

ग्रथवं. १५. ६. १०-१२।

सामान्यतः इतिहास, पुराण ग्रादि ब्राह्मणग्रन्थों के शैली-भेद माने जाते हैं। परन्तु सहिता में निर्दिष्ट्र ये चारों भेद सहितोत्तरकालीन ब्राह्मणग्रन्थों के नहीं हो सकते। एवं ये भेद वेदमन्त्रों के ही होने चाहिए।

#### १. इतिहास

वेदों में जो ग्रास्यानात्मक शैलों के प्रकरण हैं, उन्हें इतिहास कहते हैं। निरुक्तकार ने भी वेद के कुछ प्रकरणों पर इतिहास दर्शाया है। यथा, वृष्टिसूक्त (ऋग् १० ६८) पर देवापि-शन्तनु का इतिहास दिया गया है। नदी-सूक्त (ऋग् ३०३३) पर विश्वसमित्र का इतिहास दिखाया है। दुषणसूक्त (ऋग् १० १०२) पर मुद्गल भाम्यंश्व का इतिहास प्रदक्षित किया गया है। विश्वकर्मा-सूक्त (ऋग् १० ८१) पर विश्वकर्मा भौवन का इतिहास वर्णित किया गया है। सरण्यू के मन्त्र (ऋग् १० १७ २) पर मरण्यू-विवस्वान् का इतिहास दिया गया है। यह ध्यान देने योग्य है कि जहा निरुक्तकार 'तन्ने-तिहासमाचक्षते' ऐसा कहते है, वहा उनका ग्राभप्राय ऐतिहासिक शैली से होता है, जैसा उक्त प्रकरणों में है। किन्तु जहा 'इत्यैतिहासिकाः' कहते है, वहा वेदार्थ के ऐतिहासिक सम्प्रदाय में अपना मतभेद प्रदक्षित करते हैं। यथा 'तत् को वृत्रः? मेघ इति नैरुक्ताः, त्वाष्ट्रोऽसुर इत्यैतिहासिका (निरु.रः१६)।' वेद में ऐतिहासिक शैली की सत्ता निरुक्तकार स्वीकार करते हैं, उससे उनका विरोध नहीं है।

शौनक ने भी वेद के कुछ सूक्तों को इतिहासात्मक कहा है। ऋग्वेद के निम्न प्रकरण इतिहासात्मक शैली के उदाहरण-रूप में प्रस्तुत किये जा सकते

३. निरु. २.११

४. निरु. २. २४

४. निष्ट. ६. २२

६. निरु. १०. २६

७. निरु. १२. १०

वृ. दे. ४. ४६;६. १०७, १०६, ७. ७, १४३; प. ११

हैं—पाशबद्ध शुनः शेष का इतिहास (ऋग् १. २४-३०), इन्द्र-ग्रहि के युद्ध का इतिहास (ऋग् १ ३२), दधीचि की ग्रस्थियों से वृत्रवध का इतिहास (ऋग् १ ३२), दधीचि की ग्रस्थियों से वृत्रवध का इतिहास (ऋग् १ १०५), ग्राह्यवदेवों के इतिहास (ऋग् १ ११६), ग्रापाला का इतिहास (ऋग् ६ ६०), सुबन्धु के प्राणानयन का इतिहास (ऋग् १० ५७-६०) ग्रादि। दान-स्तुतियों के सूक्त भी ऐतिहासिक शैली के ही है, जिनमे राजाग्रों के दान की स्तुति की गयों है। कुछ ग्राचार्य संवाद-सूक्तों को भी इतिहासात्मक मानते है।

#### २. पुरास

पुराण शब्द प्राय. इतिहास के साथ ग्राता है। शतपथ-ब्राह्मण में इन दोनों का वेद नाम से स्मरण किया गया है। रें गोपथ ब्राह्मण में पांच दिशाओं से पाच वेदों की उत्पत्ति बताते हुए ध्रुवा एवं ऊर्ध्वा दिशाओं से कमशः इतिहास-वेद तथा पुराण-वेद को उत्पन्न कहा गया है रें। सायण के श्रनुसार पुराण एक कथा है जो सृष्टि की ग्रारम्भिक श्रवस्था का वर्णन करती है। रें एवं प्रारम्भ में वेद के ही कुछ भागों को जिनमें पुरातन सृष्टिविद्या का वर्णन है, पुराण कहा जाता था। रें ग्रथवं वेद में यह इसी ग्रथं में प्रयुक्त हुन्ना है। बाद में उत्तरवर्ती पौराणिक साहित्य को भी पुराण सन्ना दे दी गयी,

६. निरुक्त मे इस सूक्त के विषय मे कहा है कि इसमे इतिहास, ऋक् तथा गाथा का मिश्रण है—तत्र ब्रह्मे तिहासिमश्र ऋङ्मिश्र गाथािमश्र भवति । निरु ४६

१०. इसे कात्यायन ने भी इतिहास कहा है—कन्या वा सप्तात्रेय्यपालेतिहास ऐन्द्र:—का. ऋ. सर्वा।

११, यथा पुरूरवा--उर्वशी-सवाद के विषय में शौनक का कथन है कि यास्क इसे सवाद मानते है, किन्तु मेरी सम्मित में यह इतिहास है। वृ दे ७ १४३

१२. तानुपदिशति इतिहासो वेदः।...तानुपदिशति पुरागा वेदः।शत १३. ४. ३. १२ १३

१३. गो.ब्रा. पू १ १०

१४. द्रष्टव्य ऐतरेय ब्राह्मण पर सायराभाष्यभूमिका । रॉथ ने भी धपने व कोष में इसका उल्लेख किया है, यद्यपि इसे चिन्त्य बताया है ।

१४. जीग का विचार । द्रष्टय्यः सूर्यकान्त . वैदिक कोष, १६६३, बनारस हिन्दू यूनिवर्सिटी, इतिहास तथा पुराण शब्द ।

क्यों कि उसमें भी सृष्ट्युत्पत्ति, सृष्टिसहार भादि के वर्णन भाते हैं। अध्वेद के प्रमुख पुराण-प्रकरण निम्न हैं—

१०. ७२ ग्रिदिति-सूक्त
१०. ८० विश्वकर्मा धूक्त
१०. ६० पुरुष-सूक्त
१०. १२१ हिरण्यगर्भ -सूक्त
१०. १२६ नासदीय-सूक्त
१० १६० भाववृत्त-सूक्त

#### ३. गाथा

वेदो में गाथा शब्द का प्रयोग मिलना है। यह स्वतन्त्र रूप से पाच बार ऋग्वेद में, तीन बार सामवेद में तथा छह बार अथवंवेद में आया है।'' यहा गाथा से गाथा-शैली में निबद्ध विशेष वेद-मन्त्रों का ही ग्रहरण होता है। यास्क ने ऋग् ११०५ के विषय में कहा है कि इसमें कुछ मन्त्र इतिहासरूप, कुछ ऋग्रूप तथा कुछ गाथारूप हैं।' इससे स्पष्ट है कि यास्क के मतानुसार वेद-मन्त्रों में गाथाए है। काठक तथा पारस्कर गृह्य सूत्रों में 'सरस्वति प्रदेमव' इत्यादि अनुवाक को गाथा कहा गया है,' एव ये भी वेदों में गाथाए मानते है। ऐतरेय ब्राह्मरण में अथवंवेद २०. १२७ की ११ से आगे की कुन्ताप ऋचाओं को गाथा कहा है। ' तैनिरीय आरण्यक के भाष्य में सायरण मन्त्र-विशेषों को गाथा कहते हैं।' इन प्रमारणों के होते हुए कुछ विद्वानों का यह

१६. सर्गश्च प्रतिसर्गश्च वशो मन्दन्तराणि च। वशानुचरित चैव पुराण पञ्चलक्षणम् ॥

१७ ऋग् द.३२.१, द ७१ १४, द.६द.६, ६ ६६४, १० द४६ साम पू. १.४ ४, उ १.२३३, उ द ६.३ अथर्व. १०. १०. २०, १४. १. ७, १४ ६ ११, १२, २०. १००. ३; २०. १०३. १

१८. निरु. ४. ६ (द्रष्टुब्य: पादटिप्पग्री ६) ।

१६. ततो गाथा वाचयित सरस्वित प्रेदमवेत्यनुवाकम् । का. गृ सू. २४ २३ । इस पर टीकाकार का निम्न यचन हैं 'गीयन्ते इति गाथा;, विशिष्टा एव ऋचः है। "ग्रथ गाथा गायन्ति, सरस्वित प्रेदमव सुभगे बाजिनी-वती, पर. गृ. सू. १७. २

२०. ऐ. बा. ६. ३२

२१. गाथा मन्त्रविशेषा:--तै. श्रा. २.६ का सायणभाष्य ।

मत स्वीकार नहीं किया जा सकता कि गाथाएं केवल लौकिक ही होती हैं, बैदिक नहीं। दे वेद में सभवन वे गेय ऋचाएं गाथा कहलाती हैं जिनमें देवस्तुति भ्रादि विश्वित होती है। ऋग्वेद में कहा है कि तुम गाथा द्वारा इन्द्र के कार्यों का गान करो। दे

#### ४. नाराशंसी

निरुक्त मे नाराशस उन मन्त्रों को कहा गया है जिनमें मनुष्यों की प्रशंसा होती है। शैं शौनक के ग्रनुसार नाराशसी वेद की उन ऋचाग्रों को कहते हैं, जिनमें राजाश्रों के दान ग्रादि की स्तुति की जाती है—

> कर्मारिए याभिः कथितानि राज्ञां दानानि चोच्चावचमध्यमानि । नाराशंसीरित्यृचस्ताः प्रतीयाद् याभि स्तुतिर्दाशतयीषु राज्ञाम् ॥ वृ. दे. ३. १४४ ।

सायगा ने भी ऐसा ही माना है<sup>3</sup>। ऋग्वेद मे राजाओं की दान-स्तुतिया, जो नाराशसी के अन्तर्गत हो सकती है, अनेक हैं। कात्यायन ने अपनी सर्वानु-कमग्गी मे निम्न बाईस दान-स्तुतियों का उल्लेख किया है<sup>34</sup>—

- १. १२५ स्वनय
- १. १२६ भावयव्य

२२. द्रष्ट्रव्यः सूर्यकान्तः 'वैदिक कोश' १६६३, बनारस हिन्दू यूनिवर्सिटी, गाथा शब्द पर रॉथ का विचार।

२३. प्र कृतानि ऋजीषिण कण्वा इन्द्रस्य गाथया । मदे सोमस्य वोचत ।। ऋग् ८. ३२. १

२४ येन नरा. प्रशस्यन्ते स नाराशसो मत्र । तस्यैषा भवति, ग्रमन्दान् स्तो-मान् प्रभरे मनीषा (ऋग् १ १२६. १) । निरु. ६ ६

२५ प्राता रत्नम् ऋग् १ १२५ १ इत्यादिका मनुष्यागा स्तुतयो नाराशस्यः। सायग् ऋग् १०. ५५. ६ का भाष्य ।

२६. जिन राजाभ्रो की दान-स्तुति की गयी है, उनके विषय मे दो मत है। प्रथम मत यह है कि ये ऐतिहासिक राजा हुए हैं, जिनसे दान पाकर ऋषि ने उनके दान की स्तुति की है। द्वितीय मत के अनुसार ये काल्पनिक नाम हैं, जो यौगिक भ्रयं से राजाभ्रों के किन्हीं गुणों को सूचित करते हैं। प्ररोचना द्वारा वेद ने दान का विधान किया है। द्रष्टव्य युधिष्ठिर मीमांसक 'ऋग्वेद की कतिपय दानस्तुतियो पर विचार' नामक लघुलेख . प्राच्य विद्या प्रतिष्ठान, भ्रजमतगढ़ पैलेस, काशी।

#### शैली-विचार

| ५. ६१         | वैदद्दिव तरन्त, वैदद्दिव पुरुमीढ, दाभ्यं रथवीति, |
|---------------|--------------------------------------------------|
|               | तरन्तमहिषी शशीयसी                                |
| <b>६</b> . २७ | चायमान ग्रभ्यावर्ती                              |
| ६. ४७         | सार्ञ्जय प्रस्तोक                                |
| <b>৩.</b> १८  | सुदास् पैजवन                                     |
| <b>5.</b> २   | विभिन्दु                                         |
| 5 <b>३</b>    | कौरयाण पाकस्थामा                                 |
| 5 ¥           | कुरग                                             |
| <b>५</b> ४    | चैद्य कशु                                        |
| द ६           | तिरिंदिर पार्शव्य                                |
| 5. <i>१६</i>  | त्रसदस्यु                                        |
| E 58          | चित्र                                            |
| द २४          | सौषाम्गा वरु                                     |
| ८ ४६          | कानीत पृ <b>षुश्रवा</b>                          |
| s. ሂሂ         | प्रस्कण्व                                        |
| 5 9 <b>8</b>  | ग्राक्षं श्रुतर्वा                               |
| १० ३३         | कुरुश्रवण त्रासदस्यव                             |
| १०. ६२        | सार्वाण                                          |

एव इतिहास, पुराग, गाथा तथा नाराशमी ये ग्रथवंदेदोक्त नाम देदों की विभिन्न शैलियों को सूचित करते हैं। शैली-विचार मे इतनी देन हमें देदों से प्राप्त होती है।

#### शतपथ-बाह्मशा में शंली निर्देश

शतपथ-ब्राह्मण मे मैत्रैयी-याज्ञवल्क्य-सवाद के प्रसग मे याज्ञवल्क्य के निम्न बचन ग्राये है---

'स यथा ग्राहें धारने रभ्याहितस्य पृथाधूमा विनिद्ध रिन्त एवं वा ग्ररेऽस्य महतो भूतस्य निद्दिस्तिमेतद् यद् ऋग्वेदो यजुर्वेद सामवेदोऽवर्वीगरस इतिहासः पुराग विद्या उपनिषदः इलोकाः सूत्राण्यनुष्याख्यानानि ज्याख्यानानि एतस्यैवैतानि सर्वाग्य निद्वसितानि"। इतः १४. ५. ४ १०।

इसमे ऋगादि चारो वेदो के श्रितिरिक्त इतिहास, पुरागा, विद्या, उपनिषद, श्लोक, सूत्र, श्रनुव्याख्यान, व्याख्यान इन्हे भी महान् भूत परमेश्वर के निश्व-सित रूप कहा है। चतुर्मुख ब्रह्मा से उपदिष्ट वेद-संहिताए ही मानी जाती हैं, इतर साहित्य नहीं। श्रतः जब याज्ञवल्क्य इतिहासादि को भी परमेश्वर का निश्वसित कहते है, तो उनका श्रभिप्राय यह होना चाहिए कि ये इतिहासादि वैदिक सहिताश्रो के हो भाग-विशेष हैं। इनमे से इतिहास तथा पुराश के विषय में ऊपर लिखा जा चुका है। शेष के सम्बन्ध में यहा विचार करते है।

विद्यानिवा वेद के वे स्थल कहलायेंगे जिनमे ब्रह्म से म्रतिरिक्त किन्ही मन्य विद्यामों का वर्णन हो, यथा म्रायुविद्या, धनुविद्या, कृषिविद्या, व्यापारविद्या, पशुपालनविद्या, मर्थावद्या, गिरातविद्या, नक्षत्रविद्या, सर्पविद्या म्रादि । वेदों के विविध प्रसगों में इन विभिन्न विद्यामों का वर्णन उपलब्ध होता है । वे सब प्रसग विद्या के मन्तर्गत होगे । देवों की स्तुति, प्रार्थना म्रादि के प्रसगों का विद्या में मन्तर्भव नहीं होगा।

उपनिषद्—उपनिषद् मुख्यत रहस्यमय ब्रह्मविद्या के प्रसगो को कहेगे। ब्रह्मविद्या-सम्बन्धी शुक्ल-यजुर्वेद का चालीसवा ग्रध्याय तो पृथक ईशोपनिषद् नाम से प्रख्यात हो ही गया है। ग्रन्य ऋग्वेद का पुरुष-सूक्त (१० ६०), ग्रथ्वंदेद के केनसूक्त (१० २) स्कम्भ सूक्त (१० ७) ग्रादि भी उपनिषद् कहला सकते हैं। ब्रह्मविद्या से ग्रितिरिक्त कुछ ग्रन्य वर्णानो को भी उपनिषद् कहते हैं, जिनमें कोई रहस्य होता है, ग्रथ्वा जो प्रत्यक्षत या परोक्षत स्नोता के ग्रपने से सबध रखने वाले, सर्वसाधारण पर प्रकट न करने योग्य उद्गार होते हैं। कात्यायनीय सर्वानुक्रमणी मे ऋग्वंद के निम्न प्रसगो को उपनिषद् कहा है—

१. ५०. ११-१३ गोगध्नी उपनिषद्
१. १६१ विषध्नी उपनिषद्
५. ७८. ५, ६ गर्भस्राविणी उपनिषद्
७ ५५. २-८ प्रस्वापिनी उपनिषद्
१०. १४५ सपत्नीबाधन उपनिषद्

इनमें से प्रथम में ग्रादित्य के उदय का स्वागत करते हुए उससे ह्दयरोग, हरिमा एव द्वेषी के विनाश की श्राशंसा की गमी है। द्वितीय में ग्रप्, तृगा,सूर्य

भाष्यभूमिका, विद्यानिरूपएा-प्रसग । भगवद्दत्त : वेदविद्यानिदर्शन ।

२७ विविध विद्याश्रों के परिचयार्थ, द्रष्टव्य ' छा उ. ७१।
उत्तरकालीन साहित्य में विद्या का व्यापक ग्रथं हो गया है तथा भ्रान्वी-क्षिकी, त्रयी, वार्ता, दण्डनीति ये चार विद्याए, या ४ वेद ६ वेदाग, घर्मशास्त्र, पुरागा, न्याय तथा मीमासा ये चौदह विद्याए मानी गयी है।
२०. वेदों में विविध विद्याश्रों के लिए द्रष्टव्य स्वामी दयानन्द . भ्रावेदादि-

म्रादि से रोगकृमि तथा विष के निवारण की चर्चा है। तृतीय प्रसव-विषयक है, जिसमें कहा गया है कि दस मास गर्भ में निवास किया हुम्रा कुमार जीवित माता के उदर से जीवित एवं मक्षत रूप में बाहर म्रा जाए। चतुर्थ में सारमेय को तथा समस्त ज्ञातिजनों को प्रस्वापन कराया गया है। पंचम में पत्नी की म्रोर से सपत्नियों को न म्राने देने तथा पति के प्रेम को पाने की म्राकाक्षा व्यक्त की गयी है।

इलोक ग्रादि-इसी प्रकार स्तुति-सम्बन्धी मत्रों को इलोक कह सकते हैं, यथा ऋग्वेद ४२३ में ऋत-स्तुति के इलोक हैं । शतपथ ब्राह्मण में एक स्थल पर यजुर्वेद के ४०वें ग्रध्याय के 'ग्रन्धन्तम. प्रविशन्ति', 'ग्रसूर्या नाम ते लोका' इन मन्त्रों को इलोक कह कर उद्घृत किया गया है ।

सूत्रात्मक मत्रो को सूत्र कह सकते है, यथा ग्रथवंवेद के कुन्तापसूक्तो के कुछ मंत्र सूत्ररूप है, जो लघुकलेवर है तथा विशद व्याख्यान की ग्रपेक्षा रखते है।

यदि कोई वर्णन अन्य प्रसग में आये हुए किसी इतर वर्णन पर आशित होता है, एवं उसका पूरक या उसी की व्याख्या करने वाला होता है, तो उसे अनुव्याख्यान कह सकते हैं। ऋग् १० १०६ में सरमा एवं पिंग्यों का एक सवाद है। पिंग इन्द्र की गौंग चुरा ले गये है, तथा उन्हें पर्वत-गुहा में छिपा दिया है। इन्द्र सरमा को दूती बना कर भेजता है, वह पिंग्यों को डराती-धमकाती है कि गौंए लोटा दो, नहीं तो इन्द्र के वीर आकर तुम्हें परास्त कर इन्हें छीन ले जायेंगे। परन्तु अन्त में परिणाम क्या हुआ इसका सकत इस सूक्त में नहीं है। वह प्रथम महल के सूक्त ६२ मन्त्र ३,४ से ज्ञात होता है। एवं प्रथम मडल के ये मत्र उक्त सवाद के अनुव्याख्यान या पूरक कहलायेंगे। वेदों में ऐसे परस्पराश्रित सूक्त या मत्र पर्याप्त है।

जब किसी सूक्त, ग्रध्याय ग्रादि में कोई बात कह ग्रागे उसी का व्यास्थान या विस्तार किया जाता है, तब उन विस्तार-परक मत्रों को व्यास्थान कहना उचित होगा। यथा, ऋग्वेद प्रथम मडल के सूक्त ५० में प्रथम मत्र में इन्द्र को सम्बोधन कर कहा गया है कि तू पृथ्वी से ग्राहि को बाहर निकाल दे तथा स्वराज्य की ग्रर्चना कर। विधि इस मत्र में पूर्ण हो जाती है, उद्बोधनार्थ कोष मत्रों में उसी का विस्तार है। दूसरा उदाहरण दशम मण्डल के सूक्त १०७

२६. "ऋतस्य श्लोको बिषरा ततर्द कर्गा बुधान शुचमान श्रायो." । यहा साक्षात् श्लोक शब्द प्रयुक्त भी हुमा है।

३०. शत. १४. ७. २. ११-१४

का ले सकते है, जहा प्रथम दो मन्त्रों में दान की प्रशसा करके ग्रागे उसी का व्याख्यान किया गया है।

एव शतपथ के इस प्रकरण से वैदिक शैलियो पर कुछ प्रकाश पड़ता है, यद्यपि इन भेदों को पूर्णतः शैली का नाम देना उपयुक्त नहीं कहा जा सकता। शतपथ में अन्यत्र भी इन भेदों की चर्चा हुई हैं। हमारा यह अभिप्राय नहीं है कि उक्त परिभाषाए सर्वत्र वैदिक सहिता के किन्ही ग्रशों के लिए ही प्रयुक्त होती है। अन्यत्र इनमें सहितोत्तर-काल के साहित्य के किन्ही ग्रशों का भी ग्रहण हो सकता है। जैसे, उपनिषद् शब्द मुख्यतः उत्तरकाल की उपनिषदों के लिए ही प्रयुक्त होता है। इसी प्रकार क्लोक ग्रादि ब्राह्मणसाहित्य तथा उस से उत्तरकाल के साहित्य में भी पाये जाते है।

#### यास्क का शंली-विचार

यास्काचार्य ने ग्रपने निरुक्त मे दो दृष्टियों से शैली-विचार किया है। प्रथम शब्दयोजना या वाक्ययोजना की दृष्टि से, द्वितीय प्रतिपाद्य ग्रथं की दृष्टि से। प्रथम के ग्रनुसार ऋचाए तीन प्रकार की कही है, परोक्षकृत प्रत्यक्ष-कृत, तथा ग्राघ्यारिमक। इन का परिचय निम्न शब्दों में दिया गया है—

तास्त्रिविधा ऋचः। परोक्षकृताः, प्रत्यक्षकृताः, ग्राध्यात्मिक्यक्च । तत्र परोक्षकृताः सर्वाभिनीमविभिक्तिभिर्युज्यन्ते प्रथमपुरुषैश्चाख्यातस्य । 'इन्द्रो दिव इन्द्र ईशे पृथिव्याः,' 'इन्द्रमिद् गाथिनो बृहत्', 'इन्द्रेगौते तृत्सवो वेविषागाः,' इन्द्राय साम गायतः,' 'नेन्द्रादृ ने पवते धाम किञ्चनः,' 'इन्द्रस्य नु वीर्याणि प्रवोचम्,' 'इन्द्रे कामा ग्रयसतं' इति । ग्रथ प्रत्यक्षकृताः मध्यमपुरुषयोगास्विमिति चैतेन सर्वनाम्नाः । 'त्विमन्द्र चलादिषः,' 'वि न इन्द्रः मृधो जिह् इति । ग्रथापि प्रत्यक्षकृताः स्तोतारो भवन्ति परोक्षकृतानि स्तोतव्यानि । 'मा चिदन्यद् विश्वसतः,' 'कण्वा ग्राभिप्रगायतः,' 'उपप्रते कुश्चिकाश्चेतयध्वम्,' इति । ग्रथाध्यान्तिमक्य उत्तमपुरुषयोगा ग्रहमिति चैतेन सर्वनाम्नाः । यथैतदिन्द्रो वैकुण्ठो, लवनस्वतः, वागाम्भृगीयमिति । परोक्षकृताः प्रत्यक्षकृताश्च मत्रा भूयिष्ठा ग्रल्पश ग्राध्यात्मिकाः।'' निरु ७ १–३।

१ परोक्षकृत-परोक्षकृत ऋचात्रों में स्तोतव्य में सभी विभिन्तयों का प्रयोग हो सकता है, तथा वाक्य में स्तोतव्य यदि कर्ता हो तो उसके लिए

३१. यथा, शत. ११.५. ६ द तथा १४. ६. १०. ६। प्रथम मे एक नया भेद , वाकोवाक्य भी है, जिसका आशय प्रश्नोत्तर से है।

३२. उक्त परिभाषाओं के विषय में भ्रन्य अर्थों तथा मतो के परिचयार्थ द्रष्टव्यः मैकडानल तथा कीयः वैदिक इण्डेक्स, सूर्यकान्त: वैदिककोशः।

किया प्रथम पुरुष की रहती है। उदाहरणार्थं—इन्द्रो दिव इन्द्र ईशे पृथिब्याः (ऋग् १०. ८६ १०) यहा स्तोतव्य इन्द्र में प्रथमा विभिक्त है, तथा वही कर्ता है, ग्रत उसमें 'ईशे' यह प्रथम पुरुष की क्रिया प्रयुक्त हुई है। 'इन्द्रमिद् गाथिनो बृहदिन्द्रमर्के भिरिकेण । इन्द्र वाणीरनूषत, (ऋग् १ ७.१), इसमें स्यौतव्य इन्द्र द्वितीया विभिक्त मे है, क्रिया का कर्ता उन्द्र नहीं है, ग्रतः क्रिया पर विच र नहीं होगा। इसी प्रकार 'इन्द्रेणैते तृत्सवों वेविषाणाः (ऋग् ७१८१), 'उन्द्राय साम गायत' (ऋग् ८६८१), 'नेन्द्रादृते पवते धाम किचन' (ऋग् ६६६६) 'इन्द्रस्य नु वीर्याणा प्रवोचम्' (ऋग् १३२.१), 'इन्द्रे कामा श्रयसत' इन मत्राशों में क्रमश स्तोतव्य इन्द्र में तृतीर्याद विभक्तिया प्रयुक्त हुई है। यद्यपि गायत, प्रवोचम् ये क्रियाये क्रमश मध्यमपुरुष तथा उत्तमपुरुष की है, तो भी क्योंकि उनका कर्त्ता स्तोतव्य नहीं है, ग्रत इनके मन्त्रों को परोक्षकृत ही माना जायेगा।

२ प्रत्यक्षकृत—प्रत्यक्षकृत ऋचाए वे होती है, जिनमे स्तोतव्य को 'त्यम्' सर्वनाम मे प्रकट किया जाता है तथा उसके लिए किया मध्यमपुरुष की प्रयुक्त होती है। यथा, त्विमन्द्र बलादिध सहसो जात ग्रोजस । त्वं वृषन् वृष-दिस (ऋग् १०१५३२), इस मत्र में स्तोतव्य इन्द्र के लिए 'त्वम्' सर्वनाम का प्रयोग किया गया है, तथा 'ग्रसि' मध्यमपुरुष की किया है। 'वि न इन्द्र मृधो जिह नीचा यच्छ पृतन्यत । यो ग्रम्मां ग्रिभदासत्यधर गमया तम. (ऋग् १०१५२४),'' इस द्वितीय उदाहरण मे यद्यपि "त्वम्" पद प्रयुक्त नही है, किन्तु यह ग्रद्याहृत हो जाता है। 'जिहि' 'यच्छ' 'गमय' कियाए मध्यम पुरुष की हैं ही।

३ ग्राध्यात्मिक — ग्राध्यात्मिक ऋचाए वे होती है, जिनमे देवता 'ग्रह' सर्वनाम के द्वारा स्वय ग्रपना परिचय देना है, तथा ग्रपने लिए उत्तम पुरुष की किया प्रयुक्त करता है। 'ग्रह भुव वसुन पूर्व्यस्पति ' ग्रादि इन्द्र

३३ यह मन्त्र कहा का है, यह परिज्ञात नहीं हो सका। अपने 'वैदिक ककर्डन्स' में ब्लूमफील्ड भी निरुवत के अतिरिक्त इसका कोई पता निर्दिष्ट नहीं कर सके हैं। दुर्गीचार्य की टीका में इसका शेष भाग इस प्रकार पूर्ण किया है 'दिब्यास पाथिवा उत। त्यमू षु ग्रुणता नर।' उसे ब्लूमफील्ड ने भी उद्धृत किया है।

३४. 'त्वम्' मे यहा 'युवाम्, यूयम्' भी समाविष्ट समभने उचित हैं। यथा,'युव हि बस्व उभयस्य राजथः' (ऋग् ७.५३.५), 'यूय हि ष्ठा सुदानव' (ऋग् ५.७ १२)।

वैकुण्ठ का सूक्त (ऋग् १० ४८), 'इति वा इति मे मनो गामश्व सबुयामिति' स्रादि लब-इन्द्र का सूक्त (ऋग् १०.११६) तथा 'ग्रह रुद्रेभिर्वसुमिश्चरामि' स्रादि वागामभृणी-सूक्त (ऋग् १०१२४) इसके उदाहरण है।

यहा यह पुन ध्यान देने योग्य है कि ये विभाग स्तोतव्य की दृष्टि से किये गये है, स्तोता की दृष्टि से नहीं । स्तोता के लिए किया मध्यमपुरुष या उत्तमपुरुष की होने पर उन्हें हम प्रत्यक्षकृत या ग्राध्यात्मिक ऋचा नहीं कह सकते । यथा 'मा चिदन्यद् विश्वसत' (ऋग् ६११), 'कण्वा ग्राभि-प्रगायत' (ऋग् १३७.१), 'उप प्रेत कुशिकाश्चेतयध्वम् (ऋग् ३५३११), इनमे यद्यपि 'विश्वसत', 'ग्राभिप्रगायत', 'चेतयध्वम्' येकिया-पद मध्यमपुरुष के है तथा 'यूयं' का ग्रध्याह्यर हो जाता है, तो भी 'यूयं' सर्वनाम तथा मध्यम पुरुष के कियापद स्तोतव्य के लिए न होकर स्तोताग्रो के लिए है, ग्रत ये ऋचाए प्रत्यक्षकृत नहीं, प्रत्युत परोक्षकृत ही मानी जायेगी ।

इन तीनो प्रकार की ऋचाग्रो का विवेचन कर निरुक्तकार कहते है कि वेदों में परोक्षकृत तथा प्रत्यक्षकृत मत्र तो बहुत है, किन्तु ग्राध्यात्मिक लक्षण वाले ग्रत्यल्प इष्टिगोचर होते है।

प्रतिपाद्य अर्थ की द्रष्टि में यास्क ने आठ शैलिया निर्वारित की है, जिन का निम्न शब्दों में वर्णन किया है—

श्रथापि स्तुतिरेव भवित नाशीर्वाद । 'इन्द्रस्य नु वीर्याणि प्रवोचम्' इति ययैतिस्मन् सूक्ते । श्रथाप्याशीरेव न स्तुतिः । 'मुचक्षा ग्रहमक्षीम्यां मुवर्षां मुखेन मुश्रुत् कर्णाम्यां भूयासम्' इति । तदेतद् वहुलमाध्वयंवे याझेषु च मन्त्रेषु । श्रथापि शप्यामिशापौ । 'श्रथा मुरीय यदि यातुषानो श्रस्मि' 'श्रधा स वीरै-वंशिनिंवयूया,' इति । श्रथापि कस्यिषद् भावस्याचिक्यासा । 'न मृत्युरासीद-मृतं न तिहं', 'तम श्रासीत् तमसा गूढमग्ने' इति । श्रथापि परिदेवना कस्माच्यिद् मावात् । 'सुदेवो श्रद्ध प्रयत्वनावृत्,' 'न विज्ञानामि यदि वेदमिन्न' इति । श्रथापि निन्दाप्रशंसे । 'केवलाघो भवित केवलादी,' 'भोजस्येदं पुष्करिशीव वेदम' इति । एवमक्षस्कते क्रतनिन्दा कृषिप्रशंसा च । एवमुक्चावचैरिमप्रायै-श्रृंवोस्मां मन्नस्ट्यो भवन्ति ।'' निरु. ७ ३

१. स्तुति-कुछ मत्रो मे केवल स्तुति होती है, ग्राक्षी नहीं। यथा-"इन्द्रस्य नु वीर्याणि प्रवोचम्" (ऋग् १३२१)। इस सम्पूर्ण सूक्त में स्तोता वीरतापूर्ण कर्मों के वर्णन से इन्द्र की स्तुति कर रहा है। इसमें वह ग्रपने लिए याचना कुछ नहीं करता। २ ग्राशी.-कुछ मत्रो मे केवल ग्राशी (प्रार्थना) होती है, स्तुति नहीं होती। यथा-"सुचक्षा ग्रहमक्षीभ्या सुवर्चा मुसेन, सुश्रुत् कर्णाभ्या भूयासम्"। यहा ग्राखो मे ग्रच्छा देखने, मुख से सुवर्चा होने तथा कानो से ग्रच्छा सुनने की ग्राशी मात्र है। किसी देवता की स्तुति इस मे नहीं है। यह शैली यजुर्वेद मे तथा यज्ञ-सम्बन्धी मत्रो मे ग्राधक पायी जाती है।

३. शपथ-किन्ही मत्रो मे शपथ होती है। शपथ का स्रभिप्राय है, स्रपने लिए बलपूर्वक कहना कि मैं स्रमुक दोष का दोषी नहीं हू, यदि होऊ तो मेरा स्रमुक स्रनिष्ट हो जाए। यथा-"श्रद्या मुरीय यदि यातुक्षानो स्रस्मि" (ऋग् ७१०४१५), यदि मैं राक्षस होऊं तो स्राज ही मर जाऊ।

४ अभिशाप-कुछ मत्रो मे अभिशाप रहता है। यथा-''श्रधा स बीरैर्दश-भिवयूया यो मा मोघ यातुधानेत्याह" (ऋग् ७१०४१४), जो मुभे यातुधान कहता है, वह अपने दसो पुत्रो स वियुक्त हो जाए।

भावाचिरुयासा-कही किसी भाव की विवक्षा रहती है। यथा, ऋग्वेद के प्रसिद्ध नासदीय-सूक्त में सृष्ट्युत्पत्ति में पूर्व की ग्रवस्था का निम्न शब्दों में चित्रण किया गया है।

न मृत्युरासीदमृत न तर्हि न राज्या ग्रह्म ग्रासीत्प्रकेत । ग्रानीदवात स्वधया तदेकं तस्माद्धान्यन्न परः किंचनास ॥ तम ग्रासीत्तमसा गूढमग्रेऽप्रकेत सलिलं सर्वं मा इदम् । तुच्छ् येनाभ्वपिहित यदासीत्तपसस्तन्महिनाजायतंकम् । ऋग् १०.१२६२,३

६. परिदेवना—कही परिदेवन ग्रथित् ग्रपनी ग्रवस्था से ग्रसन्तुष्ट होकर विलाप किया जाता है। यथा, ऋग्वेद के पुरूरवा-उर्वशी-सवाद में जब उर्वशी पुरूरवा के बार बार ग्रनुनय-विनय करने पर भी उसके पास ग्राने के लिए तैयार नहीं होती, तब वह उसके विरह में विलाप करता है कि इससे तो ग्रच्छा यही है कि मैं पर्वत ग्रादि से गिर कर ग्रात्महत्या कर लूं—'सुदेवो ग्रद्य प्रपतेदनावृत्' (ऋग् १०.६५ १४)। इसी प्रकार मनुष्य ग्रपनी ग्रज्ञानावस्था से ग्रसन्तुष्ट हो परिदेवन करता है कि मैं यही नहीं जानता कि मैं क्या हू, 'न विजानामि यदि वेदमस्मि' (ऋग् १.१६४ ३७)।

७ निन्दा-किन्ही मंत्रों में किसी पाप ग्रादि की निन्दा की जाती है। यथा, श्रन्यों को न खिला कर भ्रकेले खाने वाले की निन्दा करते हुए कहा गया

३५ यह वाक्य मानव गृह्यसूत्र १६२४ मे आता है। कुछ अन्तर के साथ आश्वालायन गृह्यसूत्र ३.६.७ तथा पारस्कर गृह्यसूत्र २६.१६ मे भी है। इन गृह्यसूत्रों में वेद की किसी लुप्त शास्त्रा से लिया गया ब्रतीन होता है।

है कि वह केवल पाप का ही भागी होता है 'केवलाघो भवति केवलादी' (ऋग् १०११७.६)। इसी प्रकार ग्रक्ष-सूक्त (ऋग् १०.३४) मे द्यूत की निन्दा की गयी है।

द. प्रशंसा-किन्ही मंत्रों में किसी सत्कार्य की प्रशसा की जाती है, जिस से मनुष्य उसमे प्रवृत्त हो। यथा, दान-स्तुति-सूक्त में दानी की प्रशसा करते हुए कहा गया है कि दानी का गृह पुष्कर-पत्रों से ग्रलकृत सरसी के समान शोभित होता है—"भोजस्येद पुष्करिस्पीव वेदम" (ऋग् १०१०७.१०)।

यास्क ने मर्थ की दृष्टि से यद्यपि इन म्राठ गैलियों को ही प्रदिशत किया है तो भी मन्य गैलियों का मनुसन्धान भी उन्हें मभिप्रेत है, क्यों कि उपसहार करते हुए वे लिखते हैं कि इस प्रकार मनेकविध मभिप्रायों से ऋषि मंत्रदर्शन करते हैं।

#### शौनक का शेली-विचार

शौनक ने श्रपने प्रसिद्ध ग्रन्थ बृहद्-देवता में निम्न श्लोकों में मत्रों के विभिन्न प्रकार निर्दिष्ट किये है।

मन्त्रा नानाप्रकाराः स्यु र व्हा ये मन्त्रदिशिभः।
स्तुत्या चैव विभूत्या च प्रभावाद् देवतात्मन ॥
स्तुतिः प्रशंसा निन्दा च संशयः परिदेवना।
स्पृहाशीः कत्थना याच्या प्रश्नः प्रविद्धका ॥
नियोगश्चानुयोगश्च श्लाघा विलिपतं च यत्।
ग्राह्मस्या नमस्कारः प्रतिराधस्तयंव च ॥
ग्राह्मस्या नमस्कारः प्रतिराधस्तयंव च ॥
प्रतिषेषोपदेशौ च प्रभावापह् नवौ च ह ।
उपप्रं वश्च यः पोक्तः सज्वरो यश्च विस्मयः ॥
ग्राक्षोशोऽभिष्टवश्चंव क्षेपः शापस्तवंव च ॥

मृब्दे० १.३४-३६

इलोक ४८ से ४८ तक इनके उदाहरण भी दिये गये हैं, जो नीचे प्रदक्षित किए जाते है।

#### १. स्तुति

भित्र इद् राजा राजका इदन्यके यके सरस्वतीमनु । पर्कम्य इद ततनद्धि कृष्ट्या सहस्रमयुता बदत् ॥ ऋण् ८.२१.१८ इस मे सोभरि द्वारा चित्र राजा की स्तुति की गई है कि चित्र ही बस्तुत: राजा है, श्रन्य जो सरस्वती के तट पर स्थित है वे छोटे राजा हैं, चित्र ने पर्जन्य के समान हम पर सहस्रो धन-धान्य, गवादि की वृष्टि की हैं ।

#### २ प्रशंसा

भोजायादवं सं मृजन्त्याशुं भोजायास्ते कन्या शुम्भमाना । भोजस्येदं पुष्करिश्णीव वेदम परिष्कृत देवमानेव चित्रम् ॥ ऋग् १०१०७.१०

इस में भोज ग्रथित् दानी की प्रशसा है कि दानी के लिए लोग ग्रव्स को सजा कर लाते है, दानी को वधू रूप में शोभमान कन्या प्राप्त होती है, दानी का गृह पुष्करपत्रों में ग्रलकृत सरसी के समान शोभित तथा देवमदिर के समान चित्रित होता है।

#### ३ निन्दा

मोघमन्नं विन्दते ग्रप्रचेता सत्यं ब्रवीमि वध इत् स तस्य । नार्यमगां पुष्यति नो सखायं केवलाघो भवति केवलादी ॥ ऋग् १० ११७ ६

इसमे दान न करने वाले की निन्दा है कि वह व्यर्थ ही ग्रन्न को प्राप्त करता है, वह ग्रन्न उस के वध का ही कार एा होता है। अकेला खाने वाला केवल पाप का ही भागी होता है।

३६ सोभरि द्वारा चित्र की स्तुति के सम्बन्ध में शौनक ने निम्न इतिहास दिया है— ''कण्वपुत्र सोभरि ग्रपने वशजों के साथ कुरुक्षेत्र में यज्ञ कर रहे थे तभी चूहों ने उन के यव तथा विविध हिवयों का भक्षणा कर लिया। तब सोभरि ने इन्द्र, चूहों के राजा चित्र तथा सरस्वती की 'इन्द्रों वा' इत्यादि मत्र (ऋग् ६२११७) से स्तुति की। तब देव के समान स्तुति किए हुए चित्र ने ग्रभिमान से प्रहृष्टमना हो सोभरि को सहस्रों गौए दी। ऋषि को उसने कहा कि मैं तियंग्योनि में उत्पन्न होने के कारण स्तुतियोग्य नहीं हू, ग्राप देवनात्रों की स्तुति करे। तो भी प्रस्तुत मन्त्र द्वारा सोभरि उसा की स्तुति कर रहा है' (बृ दे.६ ५६-६२)। सायण ने चूहे राजा की कथा नहीं लिखी। उसके अनुसार चित्र नामक एक राजा ने सरस्वती नदीं के तीर पर इन्द्रार्थ याग किया था। उसी के दान की इस में स्तुति है। नैक्क मत में चित्र गुणवाची नाम होगा, किसी व्यक्ति-विशेष का नहीं।

#### ४. संशय

तिरक्चीनो विततो रिक्मरेषामधः स्विदासीदुपरि स्विदासीत् । रेतोधा श्रासन् महिमान ग्रासन् स्वधा ग्रवस्तात् प्रयतिः परस्तात् ॥ ऋग् १०. १२६. ५

यह मृष्ट्युत्पत्ति -विषयक प्रसिद्ध नासदीय सूक्त का मन्त्र है। इसमे संशय व्यक्त किया गया है कि सृष्टचुत्पत्ति के समय जो चिरक्चीन रिहम वितत हुई वह नीचे थी या ऊपर थी। "

#### ४ परिदेवना

दण्डा इवेद् गोग्रजनास म्नासन् परिष्ठिन्ना भरता म्नर्भकासः । ग्रभवच्च पुरएता वसिष्ठ म्नादित् तृत्सूनां विशो म्रप्रधन्त ॥

ऋग् ७ ३३. ६

इस मन्त्र में कहा गया है कि तृत्सु बैलों को हाकने वाले दण्ड के समान परिच्छिन्त तथा ग्रह्म थे। विसष्ठ इनका पुरोहित बना, तभी से इनकी प्रजाए विस्तार को प्राप्त हो गयी। कात्यायन की सर्वानुक्रमणी एवं सायण के अनुसार यह विसष्ठ की उक्ति है। परन्तु विसष्ठ की उक्ति मानने पर यह मन्त्र परिदेवना का उदाहरण नहीं हो सकता। शौनक के मत में यह तृत्सुग्रों के विरोधियों की उक्ति प्रतीत होती है। वे परिदेवन कर रहे हैं कि जो तृत्सु सर्वया दीन-हीन थे वे ही ग्रब इतने समृद्ध हो गए हैं, श्रीर कितने दु.ख की बात है कि हम जो पहले उन्तत थे, श्रव श्रवनित के गर्त में गिर गये है।

#### ६. स्पृहा

सुदेवो ग्रद्य प्रवतेदनावृत् परावतं परमां गन्तवा उ । ग्रथा शयीत निऋतिरुपस्थेऽधंनं वृका रभसासो ग्रद्यु. ।।

ऋग् १०. ६५. १४

पुरूरवा श्रपनी स्पृहा व्यक्त कर कहा है कि उर्वशी पुन मेरे साथ रहना स्वीकार नहीं करती तो विरह का जीवन व्यतीत करने से अच्छा तो यही है कि मैं कहीं से गिर कर सदा के लिए पृथ्वी के अंक में सो जाऊ। है

३७ श्रन एव पाणिनि के श्रनुसार 'श्रध स्विदासी ३ त्' मे 'विचार्यमाणानाम्' पा ५ २. ६७ से वाक्य की टिको प्लुत होता है। 'उपरिस्विदासी ३ त्' मे 'उपरिस्विदासी दिति च' पा ५. २. १०२ से टिको श्रनुदात्त प्लुत हुआ है।

३८. निरुक्त मे यह मन्त्र परिदेवना का उदाहररा है, यह हम ऊपर देख चुके हैं, निरु ७. ३। इसमे अच्छा स्पृहा का यह उदाहरण हो सकता

#### ७. स्राशी

#### वात या वातु भेषजं शंभु मयोभु नो हृदे। प्रण आयुं वि तारिषत्।। ऋग्१० १८६.१

ग्राशी. का ग्रभिप्राय ग्राशसा है। इस मे स्तोता यह ग्राशसा कर रहा है कि वायु ग्रपने साथ भेषज को लाए, जो हमारे हृदय के लिए शान्तिकर एव ग्रारोग्यकर हो, तथा वह हमारी ग्रायु को प्रवृद्ध करे।

#### द. कत्थना

म्रहं मनुरभवं सूर्यश्चाहं कक्षीवां ऋषिरस्मि विप्र । म्रह कुत्समार्जुनेयं न्युञ्जेऽह कविरुशना पश्यता मा ॥

ऋग्४ २६ १

कत्थना से आत्मस्तुति ग्रभिप्रेत है। यहा इन्द्र ग्रात्मस्तुति कर रहा है कि मैं ही मनु हूं ग्रीर सूर्य हूं, मैं ही विप्र कक्षीवान् ऋषि हू, ग्रादि। के

#### ६. याच्या

यदिन्द्र चित्र मेहनाऽस्ति त्वादातमद्भिव ।

राधस्तक्षो विवद्वस उभया हस्त्या भर ॥ ऋग् ५ ३६ १

इस में स्तोता याचना करता है कि हे इन्द्र, जो आपका ऐसा महनीय धन है जो हम।रे पास नहीं है, उसे आप दोनो हाथों से भर-भर कर हमें दीजिए।

#### १०. प्रइन

पृच्छामि त्वा परमन्त्र पृथिन्याः पृच्छामि यत्र भुवनस्य नाभि । पृच्छामि त्वा वृष्णो श्रद्धवस्य रेत. पृच्छामि वाचः परम व्योम ।।

ऋग् १. १६४. ३४

इसमे प्रश्न किया गया है कि पृथ्वी का परम ग्रन्त कहा है, भुवन की नाभि कहा है, वृषा ग्रश्व का रेतस् क्या है, तथा वाशी का परम व्योम क्या है। \*\*

है—'इति वा इति मे मनो गामश्व सनुयामिति। कुवित् सोमस्यापामिति ऋग् १०. ११६. १। ग्रथित् मेरा यह मन कर रहा है कि मैं गौ एव भ्रश्व का दान करू, क्योंकि मैंने बहुत ग्रधिक सोमपान कर लिया है।

३६. हमने यह प्रसग ग्रात्मकथात्मक शैली मे लिया है । द्रष्टव्य . श्रष्ट्याय ३।

४०. यह प्रदन है, इसका उत्तर प्रतिवाक्य - शैली (सख्या २५) मे आगे दिया है।

#### ११. प्रेष

प्रैष प्रेरणा को कहते हैं। 'होता यक्षत्' आदि ऋग् १. १३६. १० मे होता को यजन की प्रेरणा की गयी है, ग्रत यह प्रैष का उदाहरण होता है। १२ प्रवह लिका

#### विततौ किरए। द्वौ तावापिनष्टि पूरुष ।

न वे कुमारि तत् तथा यथा कुमारि मन्यसे ॥ अथवं २०१३३१ प्रहेलिका या पहेली को ही प्रवह लिका कहते हैं । उपर्युक्त मन्त्र में कोई व्यक्ति किसी कुमारी से पहैली-बुभौवल कर रहा है। वह पहेली पूछता है— ''दो किरण फेंले हुए है, पुरुष उन्हें पीस रहा है,'' इस पहेली को बूभो। वह यह भी कहता है कि तुम जैसी बात समभ रही हो बैसी नहीं है, अर्थात् सावधान करता है कि सुनते ही तुम जिस स्थूल आशय तक पहुंची होगी, वस्तुतः वह इस पहेली का समाधान नहीं है, सूक्ष्म बुद्धि से समाधान करो।

विभिन्न दिष्टियों से इस पहेली के विभिन्न समाधान हो सकते हैं। अधियज्ञ पक्ष में पुरुष यजमान है, दो किरण उत्तरारिण तथा अधरारिण है, उनके पेषण या सधर्षण से अग्नि उत्पन्न होती हैं। अध्यातम में पुरुष आतमा है, साधक का मन एक अरिण है, प्रणव दूसरी अरिण है, ध्यान रूप पेषण में परमात्माग्नि प्रकट होनी हें । पुरुष परमात्मा को भी कहते हैं । दो किरण है प्राकृतिक जगत् तथा जीव । परमात्मा इन दोनों का पेषण अर्थात् सम्बन्ध कराता है, जिस से मोक्ता-भोग्य के पारस्परिक व्यापार द्वारा यह जगत् चल रहा है । इस पहेली की एक अन्य व्याख्या भी हो सकती है । इसर से अग्नि की किरणे या ज्वालाए उपर को उठती है, अपर से सूर्य की किरणें नीचे की और आती है । मध्य में दोनों का पेषण अर्थात् सगम होता है । आदित्य-पुरुष है, जो इन दोनों का सगम कराता है । इस पहेली का एक

४१. ऐ जा. ६.३३ और की. जा. ३० ७ मे अथर्ववेद के कुछ छन्दो २०. १३३, शा थी. सू १२. २२ तथा खिल ४.१६ को प्रविह्सका कहा गया है।

४२ स्वदेहमरिए कृत्वा प्रराव चोत्तरारिएम् । ध्याननिर्मथनाभ्यासाद् देव पश्येन्निगूढवत् ॥ दवेता. ११४

४३. सहस्रशीर्षा पुरुष सहस्राक्ष सहस्रपात् । ऋग् १०.६०.१

४४ वैश्वानचे यतते सूर्येग ऋग् १६८.१.। स्रमुतोऽमुष्य रश्मय प्रादुर्भवन्ति, इतोऽस्याचिष , तयोभिसो सगमं दृष्ट्वैवमवक्ष्यत् । निरु. ७.२३

४५ योऽसावादित्ये पुरुष सोऽसावहम् । यजु ४०.१७

समाधान हमे इसी वेद के ब्रह्मचर्य-सूक्त मे मिलता है। एक किरण ग्रपरा विद्या है, दूसरी परा विद्या है, ''पुरुष ब्रह्मचारी है जो ग्रपने जीवन मे इन दोनों का सगम करता है ''।

जिस सूक्त की यह पहेली है उसमे ६ मत्र है, तथा सभी इसी प्रकार प्रहे-लिकात्मक है<sup>36</sup>।

#### १३. नियोग

इमं नो यज्ञममृतेषु धेहीमा हव्या जातवेदो जुषस्व । स्तोकानामग्ने मेदसो घृतस्य होतः प्राशान प्रथमो निषद्य ।। ऋग् ३२११ इस मत्र मे स्तोता श्रग्नि को इस कार्य के लिए नियुक्त कर रहा है कि

वह उसके यज्ञ को देवाधीन करे, हिवयों को स्वीकार करे, तथा स्निग्ध घृत के बिन्दुक्रों का भक्ष्मण करे। एवं यहां नियोग है।

#### १४. ग्रनुयोग

इह अवीतु य ईमङ्ग वेदास्य वामस्य निहित पद वे.। शीर्ष्णः क्षीरं दुह्नते गावो श्रस्य वींत्र वसाना उदकं पदापु ॥

ऋगु १ १६४७

इसमें अनुयोग अर्थात् जिज्ञासा है कि जो उस कमनीय पक्षी के निहित पद को जानता हो वह बताये, जिस पक्षी की गौए सिर से दूध देती है तथा पैरों से पानी पीती है कि ।

#### १५. इलाघा

ग्रंभीरामिव मामयं ग्रराहरिभ मन्यते । उताहमस्मि वीरिग्गीन्द्रपत्नी महत्त्वा विद्वस्मादिन्द्र उत्तर ।।

ऋग् १० ८६ ह

४६ द्वे विद्ये वेदितव्ये. परा चैवापरा च। मु १४

४७ म्रवागन्य इतो म्रन्य पृथिव्या म्रग्नी समेतो नभसी म्रन्तरेमे । तयोः श्रयन्ते रश्मयोऽधि दहास्तानातिष्ठति तपसा ब्रह्मचारी ॥ स्रथर्व ११.५ ११

४८. आगे द्वितीय अध्याय मे हमने प्रहेलिकात्मक शैली पर विचार करते हुए वेदो की अनेक रोचक तथा ज्ञानवर्धक पहेलियो को दर्शाया है।

४६ हमने इस मन्त्र को प्रहेलिका-रूप माना है, तथा द्वितीय ग्रध्याय मे इस की व्याख्या प्रदिश्तित की है। शौनक इसे प्रहेलिका मे भिन्न ग्रनुयोग-रूप मानते हैं, ग्रथित् यह पहेली-बुभौवल की भावना से नहीं किन्तु जिज्ञासा-

यह मंत्र इन्द्र-इन्द्राणी-वृषाकिप-संवाद का है। इन्द्राणी म्रात्मक्लाषा-पूर्वक स्ति है कि यह घातुक वृषाकिप मुक्ते स्रवीरा मान बैठा है, मैं तो बीरागना हूँ, इन्द्र की पत्नी हूँ, तथा मरुत् मेरे सखा हैं।

#### १६. विलपित

नदस्य मा रुधत काम भ्रामिनत भ्राजातो ग्रमुतः कुतिश्चत्। लोपामुद्रा बृषर्ग नीरिरगाति धीरमधीरा धयति श्वसन्तम्।।

ऋग् १.१७६.४

यह मंत्र ग्रगस्त्य-लोपामुद्रा- संवाद का है तथा निरुक्त <sup>१२</sup> मे भी व्यास्थात हुग्रा है। ग्रगस्त्य ने गृहस्थ होते हुए भी प्रजनन-निरोध का वृत ग्रह्गा किया हुग्रा है। उसके प्रति उसकी पत्नी लोपामुद्रा के मन मे काम उदित होने पर वह विलापयुक्त भाव प्रकट कर रही है कि ऐसा क्यो हुग्रा १३।

समाधानार्थ पूछा गया प्रश्न है। सामान्यत प्रश्न ग्रौर अनुयोग पर्याय-वाची है- 'प्रश्नोऽनुयोग पृच्छा च (ग्रमर०१६१०)"। संख्या १० मे प्रश्न नामक प्रकार ग्रा चुका है, पुन यहा अनुयोग उससे पृथक् प्रतिपादित करने से ज्ञात होता है कि शौनक दोनों मे भेद करना चाहते हैं। प्रश्न सामान्य प्रश्न है, जो परीक्षा ग्रादि की भावना से भी पूछा जा सकता है, किन्तु अनुयोग मे जिज्ञासा का भाव रहता है, यह दिये गये उदाहरणों से स्पष्ट है।

- ५० इस सवाद पर हमने सवादात्मक शैली मे विचार किया है, जिसमे प्रस्तुत मत्र भी व्याख्यात हुन्ना है। द्रष्टव्य ग्रध्याय ४र्थ।
- ५१. अष्टम प्रकार कत्थना बताया गया था। सामान्यत कत्थना तथा आतम-श्लाधा एक ही अर्थ मे प्रयुक्त होते है, किन्तु यहा कत्थना आत्मस्तुति के अर्थ मे तथा श्लाघा आत्मश्लाघा अर्थ मे प्रतीत होते हैं।
- ५२. नदनस्य मा रुधत काम ग्रागमत् सरुद्धप्रजननस्य ब्रह्मचारिण इत्यृषिपुत्र्या विलिपत वेदयन्ते । निरु ५२
- ५३ इस सम्पूर्ण संवाद की व्याख्या हमने सवादातमक शैली के प्रध्याय ४ में की है, जिसमे प्रस्तुत मत्र पर भी विवेचन है। सायण के प्रनुसार यह मंत्र लोपामुद्रा की नहीं, प्रत्युत ग्रगस्त्य की उक्ति है। हमने भी इसी खप मे व्याख्या की है। उस ग्रवस्था में यह ऋचा विलिपत का उदाहरण नही होगी। शौनक ने निरुक्त की व्याख्यानुसार इसे विलिपत कहा है।

#### १७. ग्राचिख्यासा

'न मृत्युरासीदमृत न तर्हि, ऋग् १० १२६. २' म्रादि मत्र मे म्राचि-स्यासा या भावविवक्षा है। यह मत्र निरुक्त मे भी भावाचिस्यासा के उदाहरण मे दिया गया है, जिसका उल्लेख ऊपर किया जा चुका है।

#### १८. सलाप

उपोप मे परा मृश मा मे बभ्रािंग मन्ययाः । सर्वाहमरिम रोमशा गन्धारीसामिवाविका ॥ ऋग् १ १२६ ७

इसमे तथा इससे पूर्व के मत्र मे पित-पत्नी का सलाप है<sup>\*\*</sup>। इस मत्र मे पत्नी पित से कहती है कि ग्राप मुक्तसे परामर्श कर लिया करे, मेरी शक्तियों को ग्रल्प न समक्ते, क्योंकि मैं युवित तथा सर्वगुरासम्पन्ना हू<sup>\*\*</sup>।

#### १६ ग्राख्यान

'हये जाये मनसा तिष्ठ घोरे' ग्रादि ऋग् १० ६४ मे पुरूरवा तथा उर्वशी का ग्रास्थान है। सप्तम श्रध्याय मे शौनक ने इस सूक्त का ग्रास्थान प्रदर्शित किया है, तथा इसके विषय मे लिखा है कि यास्क इसे सवाद मानते हैं, किन्तु मेरी सम्मति मे यह ग्रास्थान है<sup>१६</sup>।

#### २० ग्राहनस्या

महानग्नी महानग्नं धावन्तमनु धावति । इमास्तदस्य गा रक्ष यम मामद्वीचदनम् ॥ ग्रथवं २०१३६ ११

४४ जायापत्योः सप्रवादो द्वचृचेन । वृ. दे ३.१४४

५५. वेकट माघव एव सायगा ने इस तथा इससे पूर्व के मत्र को सभोगपरक व्या-स्थात किया है। स्वामी दयानन्द के अनुसार इस मत्र मे राजपत्नी राजा से कहती है कि आप मेरे गुगो का विचार की जिए, मेरे गुगो को अल्प न समिमए। जैसे पृथ्वी का शासन करने वाली (गधारी) नारियो मे पहले रक्षिका नारिया होती रहीं, वैसी ही मैं हू। द्रष्टव्य इस मत्र पर स्वामी दयानन्द का ऋग्वेद-भाष्य, वैदिक यत्रालय, अजमेर।

५६. श्राख्यान प्रतिचाख्यानिमतरेतरयोरिदम् ।
सवाद मन्यते यास्क इतिहास तु शौनकः ।। वृ.दे. ७. १५३
हमने इस सम्पूर्ण सुक्त की सवादात्मक शैली, ग्रध्याय ४ मे व्याख्या की
है । वही शौनक-प्रदर्शित इतिहास भी दिया है ।

ग्राहनस्या कामाभिव्यजकता को कहते है<sup>४०</sup>। शौनक के मत मे यह सूक्त इसी प्रकार के भावो का है<sup>४६</sup>।

#### २१. नमस्कार

नमस्ते श्रस्तु विश्वते नमस्ते स्तनियत्नवे । नमस्ते श्रस्त्व्वदमने येना दुडाशे ग्रस्यसि ।। ग्रथर्व १ १३ १

इसमे पर्जन्य के विद्युत् स्तनियत्नु (गर्जन) एव ग्रहमा (ग्रोलो) को नमस्कार किया गया है।

#### २२ प्रतिराध

ग्रथवंवेद, काण्ड २०, सूक्त १३५ के 'भुगित्यभिगतः' इत्यादि प्रथम तीन मत्र प्रतिराध के नाम से प्रसिद्ध हैं रहे। ऐतरेय ब्राह्मणा में लिखा है कि इनके द्वारा देवों ने ग्रसुरों का प्रतिराधन कर उन्हें पारस्त किया, ग्रतः इन्हें प्रतिराध कहते हैं है। सायणा के ग्रनुसार विरोधियों की समृद्धि (राष्ट्र) का प्रतिवन्धन करने के कारण प्रतिराध नाम पड़ा है है।

#### २३ संकल्प

यदिन्द्राह यथा त्वमीशीय वस्य एक इत्। स्तोता मे गोषला स्यात्॥ ऋग् ८.१४१

इसमे भक्त इन्द्र के प्रति ग्रपना सकल्प व्यक्त कर रहा है कि हे इन्द्र, यदि तेरे समान मैं धन का ईश्वर बन जाऊ, तो ग्रवश्य ग्रपने स्तोता को गोसखा (गौग्रो से युक्त) कर दू।

५७ द्रष्ट्रव्यः वैदिक इण्डैक्स मे ब्राहनस्या शब्द ।

५८. वस्तुन कामाभिव्यजकता-परक इस का बाह्य अर्थ है। कोई महानग्न पुरुष दौड रहा है, महानग्ना म्त्री उस के पीछे भाग रही है, और कहती कि मुक्त ओदनरूपा का भोग करो। इसका रहस्यार्थ यह हो सकता है कि महानग्न जीव है, महानग्ना प्रकृति है, जीव उसे छोड कर अपवर्ग की दिशा मे भागना चाहता है, पर प्रकृति भागने नहीं देती, वह भोगार्थ उसे आकृष्ट करती है।

५६. द्रष्टव्य मोनियर विलियम्स का संस्कृत-श्रग्रेजी कोश।

६०. प्रतिराधेन वे देवा असुरान् प्रतिराध्य अर्थेनानत्यायन् । ऐ. क्रा. ६. ३३

६१. विरोधिना राधं समृद्धि प्रतिबध्नातीति प्रतिराधः -- ऐ. क्रा. ६. ३३ पर सायणभाष्य ।

#### २४. प्रलाप

प्रलाप का उदाहरणा अथर्ववेद के कुन्ताप सूक्तों में ऐतश-प्रलाप के सूक्त (२०.१२६-३२) 'एता अश्वा आप्लवन्ते' श्रादि है।

#### २५. प्रतिवाक्य

इयं वेदि परो म्रन्त पृथिव्या म्रय यज्ञो भुवनस्य नाभि । म्रयं सोमो वृष्णो ग्रदवस्य रेतो ब्रह्माय वाच परमं ब्योम ॥

यह वेदि ही पृथिवी का परम अन्त है, यह यज्ञ ही भुवन की नाभि है, यह सोम ही वृषा अदव का रेतस् है, यह ब्रह्मा ही वाश्मी का परम व्योम है । २६. प्रतिषेध

चूतसूक्त के ''म्रक्षैर्मा दीव्य (ऋग् १०३४१३)'' इस मन्त्राश मे चूतकीडा का प्रतिषेध है।

#### २७. उपवेश

द्यूत-सूक्त के ही ''कृषि मित् कृषस्व'' (ऋग् १०३४१३) इस मत्राश मे कृषि का उपदेश किया गया है।

#### २८. प्रमाद

हन्ताह पृथिवीमिमां निवधानीह वेह वा। कुवित् सोमस्यापामिति ॥ ऋग् १०११६६

यहा लब रूपधारी इन्द्र सोमपान कर अपने उद्गार प्रकट कर रहा है कि हे भाई, मै इस पृथिवी को यहा रख दूया वहा रख दूँ, मैने बहुत अधिक सोमपान कर लिया है। इस मत्र को प्रमाद के उदाहरण-रूप मे उपन्यस्त करने

६३ प्रतिवाक्य प्रत्युत्तर को कहते हैं। प्रश्न स०१० मे ग्रा चुका है। यहा उसका उत्तर दिया गया है। इस प्रश्नोत्तर की व्याख्या हमने शैली (ग्रघ्याय ५) मे की है।

६२ इसे 'ग्रग्नेरायु काण्ड' भी कहते है। ऐ बा ३०.७३३ मे इस विषय में निम्न कथा है—ऐनश मुनि ने अग्नेरायु नामक मन्त्रकाण्ड का दर्शन कर अपने पुत्रों से कहा कि मैं इसका आलाप करूगा, जो कुछ बोलू बोलने देना, मेरी निन्दा मत करना। यह कह उसने 'एता अश्वा आप्लवन्ते' आदि बोलना आरम्भ कर दिया। अभ्यग्नि नामक उसके पुत्र ने पिता को उन्मत्त हुआ जान समुख आ उसका मुख बन्द कर दिया। इससे ऋ हो पिता ने पुत्र को अलस हो जाने का शाप दे दिया। अन्त में कहा है कि कुछ याजिक इसका बहुल पाठ करते है। बहुल पाठ करते हुए ब्राह्मणाच्छसी को यजमान निषेध न करे।

का शौनक का ग्राशय यह प्रतीत होता है कि क्योंकि यहा सोमपानज्ञनित प्रकृष्ट मद से प्रभावित हो वचन प्रवृत्त हुग्ना है, ग्रतः यह प्रमाद का उदाहरण है। एव प्रमाद यहाँ ग्रालस्य, ग्रसावधानता ग्रादि ग्रथौं में व्यवहृत प्रतीत नहीं होता।

#### २६. ग्रपह्नव

न स स्वो दक्षो वरुण ध्रुतिः सा सुरा मन्युविभीदको ग्रचितिः। प्रस्ति ज्यायान् कनीयस उपारे स्वय्नश्चनेदनृतस्य प्रयोता ॥ ऋग् ७.८६.६

पाशबद्ध स्तोता वरुए। से कह रहा है कि मनुष्य अपनी इच्छा से ही पाप मे प्रवृत्त नहीं होता, किन्तु सुरा, कोध, द्यूतकीडा आदि कई कारए। होते हैं। अभिप्राय यह है कि मैने भी इच्छापूर्वक अनृताचरए। नहीं किया है, अत मुझे पाशमुक्त कर दीजिए। एवं यहां अपने अपराध को कुछ छिपाया सा गया है, जिससे वह कम प्रतीत हो, अतः अपह्नव हैं ।

#### ३०. उपप्रैष

इन्द्राकुत्सा वहमाना रथेना वामत्या ग्रिप कर्गो बहम्सु । निःषीमद्भ्यो धनशो निः षधस्थान् मघोनो हृदो वरवस्तमासि ।।

ऋग् ५ ३१ ६

उपप्रैष का मर्थ ग्रामन्त्रण है। यहा स्तोता इन्द्र एवं कुत्स को ग्रामन्त्रित कर रहा है कि तुम्हे घोडे रथ मे वहन करके लाये तथा तुम ग्राकर शुष्णासुर का सहार एव यजमान के हृदय से तमस् का उच्छेद करो।

#### ३१. संख्यर

न विज्ञानामि यदि वेदमस्मि निष्यः सनद्धो मनसा चरामि । यदा मागन् प्रथमजा ऋतस्यादिद् वाचो श्रवनुवे भागमस्या ॥

ऋग् १ १६४. ३७

६४. शौनक ने इस पर निम्न इतिहास प्रदिश्ति किया है। रात्रि मे एक बार स्वप्न-दिशा में विसष्ठ वहरा के घर पहुंच गए। जब उन्होंने अन्दर प्रवेश किया तब कुत्ता भौंकता हुआ उन पर दौडा। विसष्ठ ने "यदर्जुन सारमेय ७.४५.२,३" आदि दो ऋचाओं से सान्त्वना देकर उसे सुला दिया, इसी प्रकार सेवक को भी सुला दिया। इस पर वरुण ने उन्हें पाशबद्ध कर लिया। तब विसिष्ठ ने पाशमुक्त होने के लिए 'धीरा त्वस्य ७ ६६-६६' आदि चार सूक्तों से वरुए। की स्तुति की। इसी स्तुति में उक्त मन्त्र भी आया है। द्रष्ट्व्य वृ दे ६११-१४।

शैली-विचार

संज्वर से हृदय का सक्षोभ विवक्षित है। इस मन्त्र मे मनुष्य ग्रपने ग्रज्ञान की ग्रवस्था से क्षुब्ध हो कह रहा है कि मैं यह हू, वह हूं, या क्या हूं?<sup>६४</sup>

#### ३२ विस्मय

को ग्रस्त युङ्कते धुरि गा ऋतस्य शिमीवतो भामिनो बुर्ह् गायून् । ग्रासन्निष्न् हृत्स्वसो मयोभून् य एषां भृत्यामृग्धित् स जीवात् ॥ ऋग् १ ८४. १६ ।

को श्रद्य नर्यो देवकाम उञ्चिन्द्रस्य सरुयं बुजोष । को वा महेऽवसे पार्याय समिद्धे ग्रग्नो सुतसोम ईट्टे ॥

ऋग् ४ २५ १

२७

प्रथम उदाहरण में विस्मय प्रकट किया गया है कि वह कौन विलक्षरण पुरुष है, जो इन्द्र-रथ के घुरे में कर्मवान्, तेजोयुक्त, दु:सह क्रोध वाले ग्रश्वों को नियुक्त करता है। द्वितीय उदाहरण में यह विस्मय व्यक्त किया गया है कि कौन ऐसा विलक्षण देवकाम यजमान है, जो इन्द्र के सख्य को प्राप्त कर लेता है।

#### ३३. ग्राकोश

माता च ते पिता च तेऽग्रं वृक्षस्य रोहत । प्रतिलामीति ते पिता गमे मुष्टिमतंसयत् ।। माता च ते पिता च तेऽग्रे वृक्षस्य कीडतः ।

विवक्षत इव ते पुष बहुान् मा त्वं वदो बहु ।। यजु २३. २४, २५ कर्मकाण्ड-परक व्याख्यानुसार अध्वमेध-प्रकरण मे ऋत्विजो द्वारा रानियो से परिहास के प्रसंग मे उक्त मन्त्र है । प्रथम मन्त्र ब्रह्मा ने महिंधी को कहा है । इस पर महिंधी भी उमे वैसा ही उत्तर देती है, तथा यह देख कि ब्रह्मा फिर कुछ कहने के लिए मुख खोलना चाह रहा है, आक्रोश करती हुई कहती है कि हे ब्रह्मन्, अब आगे अधिक मत बोलो । "

६५. इस मन्त्र को यास्क ने परिदेवन के उदाहरण में दर्शाया है, यह हम ऊपर देख चुके हैं (निरु. ७.३)। हमने भी इसे आत्मकथात्मक शैली (अध्याय ३) में परिदेवन-रूप व्याख्यात किया है।

६६ इन मन्त्रों की उबट एवं महीधर कृत व्याख्या श्रत्यन्त ग्रश्नील है। इतर ग्रथं के लिए द्रष्टव्य . १. स्वामी दयानन्द ऋग्वेदादिभाष्यभूमिका का भाष्यकरणशंकासमाधानादि विषय तथा इन मन्त्रों पर उनका यजुर्वेद-भाष्य । २ दामोदर शर्मा का मन्त्रार्थचन्द्रोदय, ज्योतिष प्रकाश प्रेस,

#### ३४. ग्रभिष्टव

शौनक ने मन्त्रप्रकारों में तो इसे परिगिशात किया है, किन्तु उदाहरण नहीं दिया। कुछ लोग स्तुति के साथ इसकी एकात्मता ही उदाहरण न देने का कारण मानते है। किन्तु यदि स्तुति तथा ग्रमिष्टव एक ही हैं, तो दोनों का पृथक् परिगरान चिन्त्य हो जाता है। शौनकोक्त प्रश्न तथा ग्रनुयोग एव कत्थना तथा दलाषा भी यद्यपि एक-से ही प्रतीत होते हैं, तो भी उन में ग्रन्तर है। इसी प्रकार स्तुति तथा ग्रमिष्टव में भी जन्तर होना चाहिए। ग्रिमिष्टव यहा ग्राकोश के साथ पठित होने से, ग्राकोश से विपरीत ग्रर्थ का प्रतिपादक समभा जा सकता है। एव साधुवाद या ग्राशिवीद ग्रर्थ में गृहीत होगा। उस ग्रवस्था में इसके उदाहरण "रय्या सहस्रवर्चसेनी स्तामनुपक्षितौ, ग्रथ्व ६ ७ ६. २" ग्रादि हो सकते है।

#### ३५. क्षेप

स्रभीदमेकमेको स्रस्मि निष्धाडभी द्वा किमु त्रय करन्ति । खले न पर्धान् प्रति हन्मि भूरि कि मा निन्दन्ति शत्रवोऽनिन्द्राः ॥

ऋग् १० ४८, ७

इसमें इन्द्र कहता है कि मै अनेला ही इस एक शत्रु को परास्त कर देता हू, दो को भी परास्त कर देता हू, तीन भी मेरा क्या कर सकते है। खिलहान में पूलों के समान सब शत्रुओं को मैं कुचल देता हू। मुभ इन्द्र की ज्येष्ठ न मानने वाले ये रिपु मेरी क्या निन्दा कर रहे है। एव इस मन्त्र में शत्रुओं के प्रति क्षेप (आक्षेप) या उन्हें तुच्छ बताने का भाव है।

#### ३६. शाप

यो मायातुं यातुधानेत्वाह यो वा रक्षाः शुचिरस्मीत्याह । इन्द्रस्त हन्तु महता वधेन विश्वस्य जन्तोरधमस्पदीष्ट ॥

ऋग् ७. १०४. १६

जो राक्षस मुक्ते यातुधान न होने पर भी यातुधान कहता है, तथा अपने आप को 'मैं शुचि हू' ऐसा उद्घोषित करता है, उसे इन्द्र महान् बज्ज से बिनष्ट कर दे, वह सब जन्तुग्रो से अधम होकर नीचे गिरे। एव इसमे राक्षस को शाप दिया गया है। ' बृहद्देवता मे अभिशाप नाम से इसका दूसरा यह उदा-

बनारस, १६६७ वि, पृ०४०२-४। ३. स्वामिभगवदाचार्य: यजुःसस्कार-भाष्येण सहित: शुक्लयजुर्वेद: सन्स्वती पुस्तक भण्डार, ग्रहमदाबाद,१। ६७. निरुक्त मे इसी सूक्त का ग्रन्य (१५ वा) मन्त्र ग्रभिशाप के उदाहरण मे दिया गया है, जिमे हम देख चुके हैं।

हरण दिया है--ग्रप्रजा. सन्त्वित्रण ऋग् १ २१.५, "भक्षक राक्षसो की सन्तान न हो या उत्पन्न हो कर मर जाए।"

शौनक ने मत्रों के उक्त छत्तीस प्रकार बताए है, जो वस्तुत विभिन्न शैलिया ही है। यद्यपि क्वचित् मतभेद सभव है, तो भी इस विवेचन से शौनक की वेदमत्रों के विषय में सूक्ष्म निरीक्ष एा-शक्ति का परिचय मिलता है।

# इतर साहित्य में शैली-विचार

दर्शन-साहित्य मे भी प्रसगवश वैदिक शैलियो का कुछ विचार श्राया है। 'जैमिनीय न्यायमाला' मे मत्रभाग का क्या लक्षण हो, इस पर विचार करते हुए कहा है कि याज्ञिको ने जो विभिन्न प्रकार के मत्र समाख्यात किए है उन्ही का ग्रहण मत्रभाग मे होता है, एव 'याज्ञिकसमाख्याता मन्त्रा' यह लक्षण निर्देख हैं ।

सायरा ने श्रपने ऋग्भाष्य के उपोद्धात मे उन याज्ञिक-समाख्यात मत्र-प्रकारों में से कुछ इस प्रकार निर्दिष्ट किये है—

'उरु प्रथस्व' इत्यादयोऽनुष्ठानस्मारकाः । 'ग्रग्निमीडे पुरोहितम्' इत्यादय स्तुतिरूपा । 'इषेत्वा' इत्यादयस्त्वान्ता । 'ग्रग्नि ग्रा याहि वीतये' इत्यादय ग्रामन्त्रणोपेताः । 'ग्रग्नीदग्नीन् विहर' इत्यादय प्रेषरूपाः । 'ग्रधः स्विदासी-दुपरि स्विदासीत' इत्यादयो विचाररूपाः । 'ग्रम्बे ग्रम्बाल्यम्बिके न मा नयित कदचन' इत्यादयः परिदेवनरूपाः । 'पृच्छामि त्वा परमन्तं पृषिष्या ' इत्यादयः प्रक्षनरूपाः । 'पृच्छामि त्वा परमन्तं पृष्णियाः ' इत्यादयः प्रक्षनरूपाः । एवमन्यदप्य-दाहार्यम् ।

एव यहा अनुष्ठानस्मारक, स्तुिक्षिप, त्वान्त, आमत्रण, प्रेष, विचार, परि-देवन, प्रश्न, उत्तर इन शैलियो का परिगणन हुआ है। इनमे से अनुष्ठानस्मारक, त्वान्त तथा आमत्रण ये नवीन है, शेष का उल्लेख बृहद्देवता मे हम देख चुके है। 'विचार' का अन्तर्भाव पूर्वोक्त 'सशय' मे हो सकता है।

सायरा ने ऋग्वेद के उपोद्धात में ही 'ब्राह्मरा' के लक्षरा पर विचार करते हुए—'हेर्तुर्निर्वचन निन्दा प्रशसा सशयो विधि । परिक्रिया पुराकल्पो ब्यवधारण-कल्पना ॥' यह पूर्वीचार्यों का इलोक उद्धृत कर कहा है कि 'हेत्वादीनामन्यतम

६८ याज्ञिकाना समास्यान लक्ष्मग् दोषवर्जितम् । जै. न्या. २ १ ७

६६. इन मत्राको के पते क्रमशः निम्न हैं-तै. स. १.१ ८ ८ १, ऋग् १.१.१, यजु १ १, तै. ब्रा ३.५ २ १, तै स. ६.३१.२, ऋग् १०१२६५, तै. स. ७४.१६. १, तै. स. ७४.१८. २, तै स ७४१८.२।

ब्राह्मराम्' यह ब्राह्मरा का लक्षरा संभव नही है, यत हेतु ब्रादि मन्त्रों में भी प्राप्त होते हैं। तदनन्तर मन्त्रों में से इनके निम्न उदाहररा दिये हैं। साथ ही इति-कररा एवं ब्राख्यायिका के भी उदाहररा है—

हेतु—इन्दवो वामुशन्ति हि । ऋग् १२.४

निकंचन—उदानिषुर्महीरिति तस्मादुदकमुच्यते । ग्रथं ३१३ ४

निका—मोधमन्न विन्दते ग्रप्रचेता । ऋग् १०.११७.६

प्रशंसा—ग्राग्नर्मूर्घा दिव ककुत् । ऋग् ६०.११६

सशय—ग्रध स्विदासीदुपरि स्विदासीत् । ऋग् १० १२६ ५

विधि—वसन्ताय किपञ्जलानालभते । यजु २४२०

परकृति—सहस्रमयुता ददत् । ऋग ६२१ १६

पुराकत्प—यज्ञेन यज्ञमयजन्त देवा । ऋग् ११६४ ५०

इतिकरग्ग—राजा चिद् य भग भक्षीत्याह । ऋग् ७४१२

ग्रास्थायिका—यम-यमी—सवाद ऋग् १०१०

व्यवधारणकल्पना का उदाहरण सायण ने नहीं दिया, वह हो सकता है-'यद यद यामि तदाभर', ऋग् ६६१६।

शैली-विचार मे प्राचीन साहित्य वेद, निरुक्तादि से इतनी सहायता हमे प्राप्त होती है। प्राचीनों ने जो विचार किया है वह इतना मात्र है कि इस-इस प्रकार के मत्र वेदों में पाये जाते हैं। शैं लियों की दृष्टि से वेदों का अध्ययन उन्होंने प्रस्तुत नहीं किया है। तो भी जो कुछ उपलब्ध होता है, वह हमें विचार में प्रवृत्त करने में पर्याप्त सहायक है, तथा उसके लिए हम प्राचीन ग्राचार्यों के ऋगी है।

#### वेदों की श्रनेकार्थक शैली

प्राचीन मनीषी आचार्य वेदो मे त्रिविध प्रिक्रिया के दर्शन करते रहे हैं, अधिदेवत, अधिभूत तथा अध्यात्म । इन्ही मे अधियज्ञ, अधिज्यौतिष, अधिराष्ट्र आदि इतर प्रक्रियाओं का भी अन्तर्भाव हो जाता है। स्वय वेदो मे ही इसके सकेत मिल जाते हैं कि इन्द्र, वहण, सिवता, महत्, अधिवनौ आदि की योजना विभिन्न क्षेत्रो मे की जानी उचित है। उदाहरणार्थ, जब वेद महतो के विषय में यह कहते हैं कि तुम्हारे कन्धो पर भाले हैं, पैरो मे पादत्राणा हैं, वक्ष पर हक्म हैं, सिरोपर शिरस्त्राण हैं, "तो अनायास यह प्रकट हो जाता है कि महतो का अधिभूत अर्थ वीर सैनिक अहण करना उचित है। महतो द्वारा वर्षा करने

७०. ऋग् ५. ५४.११

मादि के वर्णन इनके वायुपरक ग्रधिदेवत ग्रथं को स्पष्ट कर देते है। "कही एक ग्रथं स्पष्ट प्रतीत होता है, दूसरा प्रच्छन्न रहता है, जिसमे लक्षणा, व्यजना, मलकारादि की योजना करनी होती है, कही दूसरा मर्थं स्पष्ट होता है। वेद स्वयं कहते हैं कि मनृष्य का शरीर बह्माण्ड का ही छोटा रूप है, बह्माण्ड के सब देवता शरीर में भी भवस्थित है। " ग्रतः जो वेदमन्त्र बाह्म जगत् के पक्ष में घटित होते हैं, वे शरीरपरक भी घट सकते है। वेदों के रिय, श्रव, त्राज, गौ, घृत, ग्रव, सोम म्रादि शब्द भी रहस्यमय हैं, जो बाह्म प्रयों के साथ ग्रान्तरिक ग्रथं को भी प्रकट करते है। जब वेद में स्तोता की ग्रोर से गौ, घोडे ग्रौर धन, सन्तान ग्रादि की प्रार्थना होती है, तब वहा स्थूल सम्पत्ति ही नही, प्रत्युत ग्रान्तरिक सम्पत्ति भी प्रार्थित होती है। " गौ से ग्रान्तरिक ज्योति, ग्रव से प्राणबल, ग्रौर घन तथा सन्तान में ग्रान्तरिक शक्तियों का घन एव ग्रान्तरिक शक्तियों की उत्तरोत्तर वृद्धि ग्रभिप्रेत होते है।

विभिन्न क्षेत्रों में अर्थदर्शन ऋषियों की एक प्रिय वस्तु रही है। शतपथ बाह्मण के बृहदारण्यक में उद्दालक आरुणि याज्ञवल्क्य से प्रश्न करता है कि वह अन्तर्यामी कौन सा है जो इहलोक, परलोक तथा सब भूतों के अन्तर में रहता हुआ उनका नियमन करता है। याज्ञवल्क्य उसका उत्तर अधिलोक, अधिदेव, अधिभूत तथा अध्यात्म इन पाच दृष्टियों से देते हैं। इसी ब्राह्मण में पूर्णमा और दर्श क्या हैं, यह विचार प्रवृत्त होने पर अधिदेवत तथा अध्यात्म दोनों दृष्टियों से उत्तर दिया गया है। देश इसी ब्राह्मण में वृतमीमासा-प्रकरण को अध्यात्म तथा अधिदेवत दोनों दृष्टियों से विणित किया है तथा 'अर्वाग्बिलश्च-मस उध्वंवृद्धन' आदि मन्त्र की व्याख्या अध्यात्मपरक की गयी है। आरुण्यक एव उपनिषदों के ऋषि भी इस शैली में हिच लेते हैं। केन उपनिषद् में यक्ष-कथा के प्रसग में ऋषि अधिदेवत में विद्युत् के विद्योतन को तथा अध्यात्म में मन के सकल्प को बहा का आदेश कहता है। की विद्योत उपनिषद् में 'अथात:

७१ ऋग् प्र. ५४५

७२ अधर्व ११ ८ २६-३२, तुलनीयः ऐ उ २४, छा उ ८ १३

७३ द्रष्टब्य श्री ग्रास्तिन्द. 'ग्राम दि वेद' भाग १, ग्रध्याय ४, तथा कपाली शास्त्री ऋग्वेद संहिता, सिद्धाजन भाष्य की भूमिका। दोनो श्री ग्रर-विन्दाश्रम पाडिचेरी से प्रकाशित।

७४. शत. १४.६.७

७५. शत. ११.२.४

७६ वात. १४.४.३. ३०-३४ तथा १४. ४. २ ४-६

७७. केन ४ ४, ५

संहिताया उपनिषदं ज्याख्यास्यामः' यह प्रतिज्ञा कर अधिलोक, अधिज्यौतिष, अधिविद्य, अधिप्रज तथा अध्यात्म इन सब दिष्टियो से व्याख्यान किये गये है और पाङ्क्त उपासना भी अधिभूत तथा अध्यात्म दिष्टियो से विंग्ति की गयी है कि । छान्दोग्य उपनिषद् मे उद्गीथ-महिमा के प्रसग मे अधिदेवत में आदित्य को तथा अध्यात्म मे मुख्य प्राण को उद्गीथ कहा गया है कि । इसी उपनिषद् मे अन्यत्र अध्यात्म मे मन को ब्रह्म तथा वाक्, प्राण्, चक्षु और श्रोत्र को उसके चार पाद, एव अधिदेवत मे आकाश को ब्रह्म तथा अग्नि, वायु, आदित्य और दिशाओं को उसके चार पाद रूप मे विंग्ति किया है ि। इसी उपनिषद् के चतुर्थ प्रपाठक मे सयुग्वा रैक्व सवर्गविद्या का वर्गन अधिदेवत तथा अध्यात्म दोनो दिष्टियो मे करता है ि।

इसी परम्परा के अनुसार यास्क ने तथा इतर वेदमाष्यकारों ने वेदव्याख्या में विविध प्रक्रियाओं का आश्रय लिया है। निरुक्त में अनेक मन्त्रों की अधि-देवत तथा अध्यात्म उभयविध व्याख्या प्रदिशत की गयी हैं। निरुक्त परिशिष्ट में महान् आत्मा के लगभग द० नामों का उल्लेख किया गया है, जिनमें प्रायः सब नाम ऐसे ही है जो बाह्य पदार्थों के वाची प्रसिद्ध है, तथा जिनके विषय में सामान्यत यह कल्पना भी नहीं हो सकती कि ये महान् आत्मा के वाचक भी हो सकते हैं। इसके अनन्तर २६ मन्त्रों की व्याख्या प्रस्तुत की गयी है, जो प्राय. अधिदेवत तथा अध्यात्म उभयपक्षों में हैं। इससे निरुक्तकार की प्रधानतया अधिदेवत तथा अध्यात्म उभयपक्षों में हैं। इससे निरुक्तकार की प्रधानतया अधिदेवत अथों को देते हुए भी अध्यात्म-प्रक्रिया के विषय में कितनी अभिरुचि थी यह जात होता है। कही-कही निरुक्तकार ने यज्ञपरक व्याख्या भी दी हैं । एक मन्त्र की व्याख्या में आर्ष, वैयाकरण, याज्ञिक, नैरुक्त तथा अध्यात्म ये पाच पक्ष प्रदर्शित किये हैं। ऐतिहासिक पक्ष का भी यथास्थान

७८. तै उ. शिक्षावल्ली, प्रनु ३,७

७६ छा उ१४

५.०. छा उ ३१८

**८१ छाउ**४३

दर द्रष्टव्य. निरु. ३ १२, ५.१०, १०.२५, १२ ३५, १३.१०,**११** 

दर्ग निरु १४**११** 

**८४. निरु १४ १**२-३७

८४. निरु. १३.७

**८६ निरु. १३**६

बल्लेख हुआ है<sup> क</sup>। एक स्थल पर परिकाजक पक्ष भी दिया है ।

निरुक्त के टीकाकार तथा ऋग्वेदभाष्यकर्ता स्कन्द स्वामी तो स्पष्ट प्रति-पादित करते हैं कि वेद के समस्त मन्त्रों की ग्रंथ-योजना ग्रंधिदेवत, ग्रंधिभूत, ग्रंघ्यात्म इन तीनो प्रक्रियांग्रों में करनी वाहिए। सायग्रा से पूर्ववर्ती एक भाष्यकार ग्रात्मानन्द का ऋग्वेद के ग्रस्थवामीय (११६४) सूक्त पर भाष्य उपलब्ध होता है, जिसमें सब मन्त्रों की व्याख्या ग्रंघ्यात्मपरक हैं। उसी सूक्त की सायग्रा ने ग्रंधिदेवत या ग्रंधियज्ञ व्याख्या की है, किन्तु कुछ मन्त्रों की व्याख्या उसके साथ-साथ ग्रंघ्यात्मपरक भी की है। प्रथम मन्त्र का भाष्य दर्शा कर सायग्रा लिखने हैं कि इसी प्रकार शेष मन्त्र भी ग्रंघ्यात्मपरक व्याख्यात हो सकते हैं। सायग्र का वेदभाष्य यद्यपि मुख्यत ग्रंधियज्ञ है, तो भी ग्रन्य भी कई स्थलों में उसने ग्रंघ्यात्म ग्रंथ प्रदिशत किये हैं।

स्वामी दयानन्द ने अपने वेदभाष्य में विविधार्थ प्रिक्रिया का विशेष रूप से प्रयोग किया है। अपने ऋग्वेदभाष्य के प्रारम्भ में ही प्रथम वर्ग के पाची मन्नों का भौतिक अग्नि तथा परमात्मा दोनों पक्षों में अर्थ दिया है। वे वाचक-लुप्तोपमा एवं बलेष अलकारों के प्रयोग से मन्नों के दो अर्थ प्राय: सूचित कर देते हैं। उचा देवता के मन्नों की वे प्राकृतिक उचा तथा नारी दोनों पक्षों में अर्थ-योजना करते हैं। हद्र का अर्थ परमात्मा, प्रारा, सेनापित, सभेक, वैद्य

८७. निरु २१७; १२१, १२१०

दद निरु. २ प

दश्सर्वदर्शनेषु च सर्वे मन्त्रा योजनीया । कुतः ? स्वयमेव भाष्यकारेस्य सर्वमन्त्राणा त्रिप्रकारस्य विषयस्य प्रदर्शनाय 'ग्रथं वाच पुष्पफलमाह' इति यज्ञादीनां पुष्पफलत्वेन प्रतिज्ञानात् । निरु. ७ १ पर स्कन्द स्वामी की टीका ।

१०. द्रष्टव्य डा० सी० कुन्हन राजाः ग्रस्य वामस्य हिम (दि रिडल आफ दि यूनिवर्स), १६४६, गरोज एण्ड को०, मद्रास, में इस सूक्त का आत्मानन्द कृत भाष्य । भ्रथवा, भस्यवामीयसूक्तम्, मोतीलाल बनारसीदास, लाहौर, १६३२ ।

**११. द्रष्टव्य . इस सूक्त के मन्त्र ११६, २०-२२ का सायग्रभाष्य ।** 

१२. एवमुत्तरत्रापि ग्रध्यात्मपरतया योजियतु शक्यम् । तथापि स्वरसत्वा-भावात् ग्रन्थविस्तरभयाच्च न लिख्यते ।

हरे. **यथा**, ऋग् १.५०.४;६.६.२,३,५;६.४७.१८;१०.८२, ११४, **१**२१,**१२८**, १७७, **१६**० ।

भ्रादि करते है। सिवता का अर्थ परमेश्वर, सूर्य, राजा भ्रादि एवं वरुरा का भ्रर्थ परमात्मा, जीवात्मा, राजा, सूर्य, न्यायाधीश, अध्यापक, भ्रपान, उदान भ्रादि करते हैं।

श्रीपाद दामोदर सातवलेकर प्रभृति श्राधुनिक वेदभाष्यकार भी वेदार्थ में किसी एक ही प्रक्रिया का श्रादर न कर विविध प्रिक्रियाओं का श्राश्रय लेते हैं। श्री अरिवन्द ने वेदों के सम्बन्ध में जो अध्यात्म-प्रक्रिया की बौली निर्दिष्ट की है, उसका श्राधार लेकर श्री कपाली शास्त्री ने ऋग्वेद के प्रथम श्रष्टक पर श्रध्यात्मपरक भाष्य लिखा है। मैक्समूलर, राँथ, ब्लूमफील्ड, गैल्डनर, श्रिफिथ श्रादि विदेशी विद्वान् प्राय श्रिधदेवत, श्रवियज्ञ, तथा ऐतिहासिक प्रक्रियाओं का श्रनुसरण करते है।

एव परम्परा इसकी साक्षी है कि वेदार्थों मे विविध प्रक्रियाम्रों का यथी-चित उपयोग स्रभीष्ट है। विभिन्न प्रक्रियाम्रों में मुख्य शब्दों के सर्थ क्या लिये जाये इसके विषय में प्रायः स्वयं वेदों से ही संकेत मिल जाते हैं। संहितोत्तर काल के ब्राह्मशादि वैदिक साहित्य में भी बहुमूल्य सहायता प्राप्त होती है। एवं किसी भी वैदिक विषय पर अनुसंधान करते हुए वेद की इस अनेकार्थकता की शैली पर ध्यान रखना स्नावश्यक है। हमने भी अगले अध्यायों में विविध शैलियों पर विचार करते हुए इस पद्धति का प्राय उपयोग किया है।

### ग्रध्ययन को दिशा ग्रौर सीमाएं

प्राचीन ग्राचार्यों ने वेदो का ग्रध्ययन करते हुए मत्रो मे जिन विभिन्न प्रकारों का दर्शन किया था, उन पर हम दिष्टपात कर चुके है। उस प्रदर्शित दिशा से लाभ उठाकर उसे पल्लवित तथा विकसित करना तथा उस ग्राधार में वैदिक शिलयों एवं वेदो का ग्रध्ययन करना हमारा कार्य है।

शैली-विचार एक विस्तृत विषय है। वेदो मे शैलियो का अनुसधान दो दृष्टियों से हो सकता है, एक भाषा की दृष्टि से, दूसरे विषय-प्रतिपादन की दृष्टि से। भाषा की दृष्टि से निम्न प्रकार की बातो पर विचार हो सकता है—

वाक्य-रचना कैसी है? वाक्य मे कर्ता, कर्म, क्रियादि का स्थान कहाँ रहता है ? उपसर्गों के प्रयोग मे क्या नियम है ? वर्ण्य विषय, वक्ता, बोद्धव्य, रस मादि के भ्रमुसार भाषा मे परिवर्तन होता है या नहीं ? भाषा को भ्रलकृत करने की प्रवृत्ति किस सीमा तक पायी जाती है ? किन शब्दालंकारों का प्रयोग हुग्रा है ? कौन से छन्द प्रयुक्त हुए हैं ? छन्दों के प्रयोग में कोई विशेष नियम दिखाई देता है या नहीं ? भाषा की सरलता या कठिनता किस आधार पर है ? समस्यापूर्ति का वेदों में क्या स्थान है ? शब्दाच्याहार कहाँ तक होता है ?

विरामिन्ह्न-प्रयोग के क्या नियम हैं ? शब्द यौगिक, योगरूढ या रूढ किस प्रकार के हैं ? लक्षरा, व्यंजना स्नादि का प्रयोग पाया जाता है या नहीं ? इत्यादि बातों का तुलनात्मक अध्ययन।

हमने वैदिक शैलियों के ग्रध्ययन मे भाषागत शैलियो को नहीं लिया है, ग्रपने निबन्ध का क्षेत्र विषय-प्रतिपादन-शैलियो तक ही सीमित रखा है। भाषा-गत शैलियों का ग्रध्ययन एक स्वतंत्र ग्रनुसंधान का विषय हो सकता है।

इस निबध का शीर्षक है "वेदो की वर्णन-शैलियां" । वर्णन-शैलियो से तात्पर्य विषय-प्रतिपादन-शैलिया है । वेद किसी बात को कहने के लिए जिन-जिन शैलियो का प्रयोग करते है, उनका इसमे ग्रध्ययन प्रस्तुत किया गया है ।

बेदो से यहाँ क्या ग्रभीष्ट है, इसका स्पष्टीकरण भी ग्रावश्यक है। वेद शब्द बहुत व्यापक ग्रथों मे प्रचलित रहा है। कुछ ग्राचार्यों के ग्रनुसार सब शासात्रों सहित सहिताभाग, ब्राह्मणग्रन्थ, ग्रारण्यक व उपनिषदे सब वेद से ग्रहीन होते हैं। इतर ग्राचार्य केवल मत्रभाग को ही वेद कहते हैं । हमने बेदों से वैदिक सहिताग्रों को ही लिया है तथा शैली-विचार में केवल निम्न सहिताग्रों को ग्राधार रखा है—ऋग्वेद की शाकल सहिता, यजुर्वेद की वाजसनेयि माध्य-निदन शुक्ल यजुर्वेद सहिता, सामवेद की राणायनीय सहिता तथा ग्रथवंवेद की भीनक सहिता। हमारी प्रस्तावित शैलिया, जिन पर इस निबन्ध मे विचार किया गया है, निम्न है।

- १. प्रहेलिकात्मक शैली-प्राचीनो ने इसे प्रवह लिका कहा है। किन्तु वे केवल अथवंवेद २०.१३३, शास्तायन श्रौतसूत्र १२.२२ तथा सिल ५१६ को प्रवह लिका मानते थे १४। प्रस्तुत निबन्ध में इस शैली का वेदों में बहुत व्यापक रूप में दर्शन किया गया है, तथा इसके विचार की क्या महत्ता है इसका भी सविस्तर प्रतिपादन हुआ है।
- २. ग्रात्मकथात्मक जैली-शौनक-प्रोक्त कथ्यना, श्लाघा, स्पृहा, परिदेवना, विलिपत तथा संज्वर का इसमे ग्रन्तर्भाव हो सकता है। किन्तु हमारे द्वारा व्याख्यात यह शैली इन्ही तक सीमित नहीं है, ग्रिपतु ग्रधिक व्यापक है।
- ३. संवादात्मक शैली-शौनक ने इसे सलाप कहा है। यह ऋग्वेद की एक महत्त्वपूर्ण तथा विशिष्ट शैली है। इस निबन्घ में प्रमुख सवादो को मन्त्रकः

६४. इसमे कौन सा पक्ष प्रवल है, एतद्विषयक विवेचन इस निबन्ध का विषय न होने से यहा नहीं किया गया है। इस सम्बन्ध मे द्रष्टव्यः स्वामी दयानन्द कृत ऋ. भा भू. का वेदसज्ञाविचार विषय।

६५. द्रष्टब्य: ऐ. ब्रा. ६.३३, की. ब्रा. ३०.७।

दर्शा कर यथासभव श्रिधिदैवत, अध्यातम श्रादि इष्टियो से उनकी व्याख्या की गयी है। मन्त्र-व्याख्याए कई स्थानो पर सायए। आदि से भिन्न भी की गयी हैं, जिसके लिए पोषक हेतु यथास्थान उपन्यस्त कर दिये गये हैं।

४ प्रक्रनोत्तरात्मक शैली-शौनक के प्रक्रन, अनुयोग तथा प्रतिवाक्य इसके प्रन्तर्गत हो जाते है। यह शैली जो शिक्षाशास्त्र मे भ्रपना विशेष स्थान रखती है, वेदो मे पर्याप्त प्रयुक्त हुई है। इस शैली के श्रध्याय में चारो सहिताभो के प्रक्रनोत्तरों को पृथक्-पृथक् सगृहीत कर नूतन दिष्टकोगा से उनकी व्याख्याए प्रस्तुत की गयी है तथा चारों सहिताश्रों के प्रक्रनोत्तरों का तुलनात्मक विवेचन भी किया गया है।

४ प्ररेशात्मक शैली-शौनक-प्रोक्त प्रैष, नियोग तथा उपदेश इसके अन्तर्गत हो सकते है। किन्तु इस निबन्ध मे जो इसका क्षेत्र निर्धारित किया गया है, वह पर्याप्त व्यापक है, तथा वैदिक प्रेरेगात्रों की विशेषता को प्रकट करता है। प्राचीनों की 'विधि' भी इसी में समाविष्ट हो जाती है। इस शैली के विवेचन में प्रेरेगात्रों को विधि तथा निषेध दो रूपों में विभाजित किया गया है। उद्बोधन, कर्त्तव्य-प्रेरणा ग्रादि के जो उदाहरण दिए गये हैं, वे अन्त.करण में विशेष स्फूर्ति को उत्पन्न करने वाले है।

६ सान्त्वनात्मक शंली-प्राचीनो ने मन्त्र-प्रकार दर्शाते हुए इसका परि-गगान नहीं किया है। तो भी यह शैली वेद में अपना विशिष्ट स्थान रखती है, तथा इसका विचार किया जाना उचित है। उद्धृत किये गये प्रकरगों से स्पष्ट है कि वेदमन्त्रों में जो सान्त्वनाए दी गयी हैं, वे निराश हृदय में भी श्राशा का सचार करने वाली है।

७ ग्राशीर्वादात्मक शैली-प्राचीनो से प्रयुक्त ग्राशी को यदि प्राथंना तथा ग्राशीर्वाद इस व्यापक ग्रथं में ले तो ग्राशी: का किसी ग्रश तक इसमें अन्तर्भाव हो सकता है। शौनक के ग्रिभिष्टव की हमने जो व्याख्या की है, उस के श्रनुसार वह भी इस में ग्रन्तर्भृत हो सकता है। हमारा इस शैली से ग्रिभिप्राय शुभ-कामना तथा ग्राशीष की शैली से है। वेदों में इसके जो प्रमुख उदाहरण मिलते हैं, उन्हें इस प्रकरण में सकलित किया गया है, जिससे वैदिक दिष्ट में ग्राशीषों के पात्र कौन हैं, तथा ग्राशीषों का स्वरूप क्या है, इस पर प्रकाश पडता है।

द ग्रयंवादात्मक शैली-यास्क तथा शौनक के प्रशसा एवं निन्दा का इसमे अन्तर्भाव होता है। अर्थंवाद शब्द यद्यपि दर्शनशास्त्र में बहुत व्यापक अर्थों मे प्रयुक्त हुन्ना है, तथा इसके अनेक भेद है, तो भी इससे हमारा प्रयोजन मुख्यत शैली-विचार ३७

श्रातिश्रयोक्तिपूर्ण प्रशासा तथा निन्दा को दर्शाना ही है। सामान्यतः यह समभा जाता है कि धर्षवाद का क्षेत्र ब्राह्मराग्रय है, वैदिक मन्त्रभाग नही। परन्तु वस्तुतः मन्त्रो मे भी इसका प्रचुर प्रयोग मिलता है, तथा वैदिक शैलियों मे इसका विचार ग्रावश्यक है। इसका जो ग्रध्ययन यहा प्रस्तुत किया गया है, उससे वेदमन्त्रों मे ग्रसत्य फल विश्वत हुए है, इस ग्राक्षेप का समुचित उत्तर मिल जाता है। ग्रर्थवादात्मक शैली से जो वस्तुग्रों की प्रशसा या निन्दा की गयी है, उससे यह प्रकट हो जाता है कि वेदों की इष्टि में ग्रातिशय स्पृहणीय या ग्रत्यधिक हेय वस्तुए कौन सी हैं।

- ६ श्रमिशापात्मक शंली—वैदिक श्रभिशापो की श्रोर यास्क एव शौनक दोनों का ध्यान गया है। जिसे श्रभिशाप दिया जाता है, उसके प्रति प्रपनी उग्र विरोध-भावना को प्रकट करने की यह एक शैली है।
- १० भत्सनात्मक शैली-शौनक-प्रोक्त ग्राकोश इसके ग्रन्तर्गत हो सकता है। वेदों में राक्षस, पाप, ग्रलक्ष्मी ग्रादि ग्रवाछनीय तत्त्वों की बड़ी प्रबलता के साथ भर्त्सना की गयी है। यह शैली मनुष्य को इन ग्रनिष्टकर वस्तुमों से मुक्ति पाने के लिए विशेष रूप से उत्साहित करने वाली है।
- **११. स्तुत्यात्मक शैली**—यास्क तथा शौनक प्रोक्त स्तुति से यही शैली स्रिभिप्रते हैं, यद्यपि उन्होंने इसका विशद विश्लेषण नहीं किया है। निबन्ध में इसका प्रत्यक्षकृत एवं परोक्षकृत भेदों को दर्शांते हुए विस्तार से विचार किया गया है।
- १२ प्रार्थनात्मक शैली-शौनक का याच्या नामक प्रकार इसी के लिए प्रयुक्त हुगा है। वैदिक प्रार्थनाए कई दृष्टियों में ग्रपनी विशेषता रखती है। जिन वस्तुग्रों की प्रार्थना की गयी है, वे मनुष्य के लिए उपादेय है, यह इस शैली से सूचित होता है। इस प्रकरण में जो प्रार्थनाए सगृहीत की गयी है, वे ग्रतिशय उच्चकोटि की हैं। उनसे वैदिक स्तोता के लिए कौन सी वस्तुए ग्रभीष्सा करने योग्य है, यह ज्ञात हो जाता है।
- १३. श्राशंसात्मक शैली—शौनक का श्राशी. नामक प्रकार इसी शैली के अन्तर्गत होता है। इसी शैली में वाछनीय वस्तुओं की प्राप्त की श्राशंसा व्यक्त की जाती है। प्रार्थना में जिससे याचना की जाती है उसके प्रति समर्पण का भाव भी निहित होता है, किन्तु आशसात्मक शैली में केवल अपनी इच्छा या श्राकांक्षा प्रकट होती है। इस प्रकरण में सकलित श्राशंसा-मन्त्रों से वैदिक प्रार्थी की महत्त्वाकांक्षाश्रों पर प्रकाश पडता है।

इन्हीं शैलियो का दितीय से अष्टम अष्ट्याय पर्यन्त सात अष्ट्यायों में विभाजन कर इस निबन्ध में अध्ययन प्रस्तुत किया गया है। इस शैली-विचार में कुछ अन्य शैलियों को भी सम्मिलित किया जा सकता था, यथा आस्यानात्मक एव अलंकारात्मक शैली। विस्तारभय से इन्हें स्थान नहीं दिया जा सका। तथापि आस्यानात्मक शैली का दिग्दर्शन सवादात्मक शैली के प्रकरण में पर्याप्त अंशों में हो जाता है, क्यों कि सवादों में आस्यान भी अन्तिनिहत हैं, यहा तक कि किसी-किसी सवाद के सम्बन्ध में यह विवाद उठ खडा हुआ है कि इसे सवाद माना जाये या आस्यान।

ग्रगले ग्रध्यायो मे शैली-विवेचन करते हुए यह ध्यान रखा गया है कि प्रत्येक शैली का भेदोपभेद-सहित स्वरूप-निर्धारण कर उसके चारो वेदों में जो उत्तमोत्तम उदाहरणा उपलब्ध होते हैं, उन्हें सकलित किया जाए, तथा उन का ग्रनुवाद प्रवाहमयी सजीव भाषा में प्रस्तुत किया जाए, जिससे वेदमन्त्रों में जो बल, प्राण एवं स्पन्दन है, वह प्रकट हो सके। प्रत्येक शैली के सम्बन्ध में विशेष वक्तव्य, व्याख्या ग्रादि भी यथास्थान दे दिये गये है। प्रत्येक शैली के विचार की ग्रावश्यकता पर भी प्रकाश डाला गया है।

# द्वितीय अध्याय प्रहे लिकात्मक शैली

### प्रारंभिक विवेचन

किसी तथ्य को गुप्त या रहस्यमय रूप मे प्रकट करना वेदो को बहुत रुचिकर है। ब्राह्मणग्रन्थों में कहा है कि देवता परोक्षप्रिय होते हैं। प्रहेलिका भी परोक्षप्रधान या गुह्मार्थ होती हैं, ग्रत प्रहेलिकात्मक-शैली ने वेद में विशेष स्थान पाया है।

सस्कृत के काव्यशास्त्रियों ने प्रहेलिका पर पर्याप्त विचार किया है, तथा समय-समय पर सस्कृत के किव प्रहेलिकाएं लिखते रहे हैं। दण्डी ने प्रहेलिका का उपयोग बताते हुए कहा है कि क्रीडा-गोष्ठियों में मनोरजन, जनाकीएां स्थान में परम्पर गुप्त भाषण तथा पर-व्यामोहन के लिए यह उपादेय होती हैं। उसने समागता, विचता, व्युत्कान्ता, प्रमुषिता, समान रूपा भ्रादि प्रहेलिका के सोलह भेदों का भी सोदाहरण निरूपण किया हैं। भोज ने प्रहेलिका के च्युताक्षर, दत्ताक्षर, च्युत्तदत्ताक्षर ग्रादि छह भेद परिगणित किये हैं। कविराज विश्वनाथ के ग्रनुसार रसानुभूति में बाधक होने से प्रहेलिका अलकार-कोटि में नहीं ग्राती, क्योंकि ग्रलकार तो रसोपकारक हुग्रा करते हैं, वह चित्र के ही ग्रन्तगंत होती हैं।

प्रहेलिका का ग्रादि स्रोत वैदिक सहिताए ही है। पर उत्तरकालीन साहित्य मे प्रहेलिका का जो शब्दचित्रात्मक जटिल रूप च्युताक्षर, दत्ताक्षर ग्रादि हो गया, वह वेदो मे उपलब्ध नही होता। ग्राधिक से ग्राधिक जो शब्दचित्रमय रूप वेदों मे प्राप्त होता है वह 'सृण्येव जर्भरी तुर्फरीतू' ग्रादि है', वह भी बहुत कम।

१ परोक्षप्रिया इव हि देवा भवन्ति प्रत्यक्षद्विष । गो पू २-२६

२ विद्यम् असुलामण्डन मे प्रहेलिका का निम्न लक्षण मिलता है-व्यक्तीकृत्य कमप्यर्थं स्वरूपार्थस्य गोपनात्।
यत्र बाह्यान्तरावर्थी कथ्येते सा प्रहेलिका।।

३. काव्यादर्श ३.६७

४. वही ३.६८-१२४

प्र. सरस्वतीकण्ठाभर**ण** २,१३३

६ रसस्य परिपन्थित्वाश्रासंकार. प्रहेलिका । सा. द १०१३

७. सृष्येव जर्भरी तुर्फरीतू नैतोशेव तुर्फरी पर्फरीका । उदन्यजेव जेमना मदेरू ता मे जराय्वजर मरायु ॥ ऋग् १०. १०६. ६

वेदो की कुछ पहेलियां हिन्दी की इस पहेली से साम्य रखती है—'एक सन्दूक जिसमे बारह खाने, बारह खानो मे तीस-तीस दाने'। जैसे, दो पक्षी हैं, वे एक ही बृक्ष पर बैठे हैं। उनमे से एक वृक्ष के फलो का स्वाद ले रहा है, दूसरा केवल देख रहा हैं। कुछ पहेलियाँ ऐसी है जिनमे कोई ग्रसभव बात कही गयी है, जिसकी सगति लगानी ग्रभीष्ट होती है। जैसे, पुत्र का माता को उत्पन्न करना, ग्राकाश मे बैलो का स्थित होना, सिर से दूध देने वाली तथा पैरो से पानी पीने वाली गौग्रो का वर्णन, बैल का घोंसला होना तथा उससे शिशु उत्पन्न होना, चार सीग, तीन पैंग, दो सिर ग्रीर सात हाथो का बैल होना ग्रादिं। जितना ही ग्रधिक ग्रसभव वर्णन है, उतना ही ग्रधिक पहेली में चमत्कार है। कुछ पहेलिया श्लेषमूलक हैं। दण्डी ने जो भेद प्रदिशत किये है, उनमे से ग्रिकाश वैदिक पहेलिया विचता' तथा समानरूपां के ग्रन्तगंत हो जाती है।

स्रनेक वैदिक पहेलियों में वायस, वृषभ, सुपर्गा, गौ स्रादि ऐसे शब्द प्रयुक्त हुए हैं, जिनका प्रसिद्ध अर्थ कौ आ, बेंल, गरुड़, गाय आदि है। पहेली को सुनते ही प्रथम ध्यान उन्हीं अर्थों की ओर जाता है, किन्तु बुद्धि द्वारा श्रनुसन्धान करके हम सूर्य, प्रागा, आत्मा, प्रत्यचा श्रादि आशयों पर पहुंच जाते है। उन अर्थों के साथ योगार्थ का भी समजस हो जाना पहेली में और भी चमत्कार ला देता है। जैसे वायस की पहेली में हम प्रसिद्ध काक अर्थ के स्थान पर सूर्य आशय लेते है, तथा गत्यर्थक वी धातु से निष्पन्न कर वायस का अर्थ गतिमय भी कर लेते है, जो सूर्य पक्ष में घटित हो जाता हैं।

बेदों की पहेलिया केवल दण्डी के पूर्वोक्त प्रयोजनो तक ही सीमित नहीं है, भ्रिपतु इनसे रहस्यार्थ को समभने में बडी सहायता मिलती है। इनसे उपमानो-पमेय-भाव भादि व्वनित होकर एक चामत्कारिक भर्थ की प्रतीति हो जाती

इस प्रकार के उदाहरए। दण्डी के प्रमुखिता नामक प्रहेसिका-भेद के भन्तर्गत हो सकते हैं। द्रष्टव्य काव्यादर्श ३ ६६, १११

प. ऋग् १. १६४. २०

६ द्रष्टव्य भागे विश्वित ऋग्वेद की पहेलिया।

१० यथा, स्रागे बर्शित उक्षा, तीन भाई एव स्रज की पहें निया।

११. वञ्चितात्यत्र रूढेन यत्र शब्देन वञ्चना । काम्यादर्श ३.६८

१२. समानरूपा गौगार्थारोपितैग्रंथिता पदै ।। श्रत्रोद्याने मया दृष्टा बल्लरी पञ्चपल्लवा । पल्लबे पल्लबे ताम्रा यस्यां कुसुममञ्जरी ।।

१३. द्रष्टक्य : झागे वर्णित ऋग् १.१६४.५२ की पहेली ।

है। जैसे पाच निदयों के सरस्वती में गिरने की पहेली का यदि हम इन्द्रियों द्वारा भानीत ज्ञानों के दाणी द्वारा प्रकट करने से समाधान करते हैं, तो ज्ञान एव बाणी निदयों की धारा के समान है, इस उपमानोपमेय-भाव में परिणति होकर प्रतिपाद्य ग्रर्थ में विशेष स्वारस्य उत्पन्न हो जाता है"।

वैदिक प्रहेलिका स्रो में एक यह बात ध्यान देने योग्य है कि उनके समाधान विभिन्न क्षेत्रों में भिन्न-भिन्न हो सकते हैं। इन पहेलियों में स्रिविद्यंत, स्रिध्यातम, स्रिध्यज्ञ स्नादि स्रियों का दर्शन प्राचीन मनीणी करते रहे हैं। निरुक्त इसमें प्रबल प्रमाण है। निरुक्त में कई पहेलियों की स्नाध्यातम तथा अधिदैवत दोनों पक्षों में व्याख्या मिलती हैं, जिनमें से कुछ पहेलियों पर स्नागे हमने विचार भी किया है, जहां निरुक्त का सकते कर दिया गया है। निरुक्त-परिशिष्ट में स्नो मन्त्र दिये गये हैं, उनमें स्निधकाश पहेलिया ही है, जिनके निरुक्तकार ने स्निधदैवत तथा सध्यात्म दोनों समाधान दर्शीय है। इस विधि से २५ पहेलिया निरुक्त-परिशिष्ट में ही व्याख्यात हो गयी है। कही-कही तो स्निधदैवत तथा सध्यात्म व्याख्यान के साथ वैयाकरणा, याज्ञिक स्नादि सन्य पक्ष भी दिये हैं । निरुक्त के शेष भाग में भी इसी शैली से कुछ पहेलिया व्याख्यात हुई है ।

सायगा ने भी ग्रनेक पहेलियों की विविध पक्षों में व्याख्या की है। ग्रस्य-बामीय सूक्त, जो ऋग्वेद का प्रसिद्ध प्रहेलिकापरक सूक्त है, सायण ने यद्यपि ग्रिषकाश ग्रिधदंवत या ग्रिधयज्ञ दृष्टि से व्याख्यात किया है, तथापि उसने स्वय स्वीकार किया है कि ये सब पहेलियाँ ग्रध्यात्म में भी चरितार्थ हो सकती हैं"। कुछ की तो उसने ग्रध्यात्म योजना प्रदिश्ति भी की हैं "। यही सूक्त सायगा से पूर्ववर्ती ग्रात्मानन्द ने सम्पूर्ण ग्रध्यात्मपरक घटाया है"।

वैदिक प्रहेलिकाओं को विविध क्षेत्रों में घटाने की इसी पद्धति का आश्रय हमने भी लिया है। विविध क्षेत्रों में घटाने के सिये सूत्र स्वय वैदिक

१४. द्रष्टव्य श्रागे वरिंगत यजु ३४.११ की पहेली ।

१५. द्रष्टव्य निरु १३.६

१६ द्रष्टव्य निरु १२.३४.३६

१७ ए<mark>वमुत्तरत्रापि अध्यात्मपरतया योजयितु शक्यम्, तथापि स्वरसत्वा-</mark> भावात् ग्रन्थविस्तरभयाच्च न लिख्यते, ऋग् ११६४१ के भाष्य मे सायण ।

१८ द्रष्टव्य ऋग् १. १६४ के मन्त्र १,१६,२०,२१,२२ का सायण-भाष्य।

१६ द्रष्टव्य आत्मानन्द, अस्यबामीयसूक्तम् । इनका भाष्य केवल इसी सूक्त पर है ।

सहिताओं में या उत्तरकालीन वैदिक साहित्य में उपलब्ध हो जाते हैं। यथा, सुपर्ण की पहेली का समाधान करते समय यह देख लेना उपयोगी है कि बेद-मन्त्रों में किन-किन को सुपर्ण कहा गया है, अथवा परम्परा किन-किन वस्तुओं को सुपर्ण मानती है। आगे पहेलियों की जो व्याख्याए प्रस्तुत की गयी है, उनमें से कुछ प्राचीन एवं अर्वाचीन भाष्यकारों के आधार पर है, तथा कुछ हमारी अपनी नवीन है। किन्तु नवीन व्याख्याएं करते हुए उनके सप्रमाण होने का ध्यान रखा गया है। जो सकत जहां से गृहीत हुए है, उनका पता भी यथास्थान दे दिया गया है।

सायण प्रभृति भाष्यकारो ने पहेलियो का समाधानपरक अर्थ तो दिया है, परन्तु प्रहेलिकात्मक रूप स्पष्ट नहीं किया है। उनके भाष्य को पढ़ने से सामान्यत यह प्रतीत नहीं होता कि अमृक मनत्र पहेली है। ऐसा लगता है कि ग्रन्थ का सीधा अर्थ ही यह है । जैसे, 'भैंने एक गोपा को देखा है, जो मरता नही-अपस्य गोपामनिपद्यमानम्',<sup>२०</sup> यहाँ यदि गोपा का सीधा अर्थ ही रक्षक आदित्य कर लिया जाये तो पहेली का चमत्कार कुछ भी प्रतीत नहीं होता। चमत्कार तो तब दिखाई देता है, जब पहले गोपा का अर्थ ग्वाला करे। ग्वाला अर्थ करने पर असभव सा अर्थ बन कर पाठक के मन मे उत्सुकता जनित करता है कि ऐसा ग्वाला कौन हो सकता है। "एक सुपर्ण है, जो समुद्र मे बैठा हुआ सारे विश्व को देख रहा हे-एक सूपर्ण म समुद्रमाविवेश स इदं विश्व भुवन विचष्टे रे, यहाँ यदि प्रारम्भ मे ही सुपर्ण का अर्थ वायु तथा समुद्र का अर्थ अन्तरिक्ष कर ले, तो पहेली का रूप ही नही बनता। भाष्यों से प्रहेलिकात्मक रूप स्पष्ट न होने के कारण ही वैदिक पहेलियों की ओर वेद के अध्येताओं का बहुत कम ध्यान गया है। मैक्समुलर, प्रिफिथ आदि के जो अनुवाद तथा टिप्पणियां है, उनसे अपेक्षाकृत प्रहेलिकात्मक रूप सामने अधिक आता है, यद्यपि उनके समाधान बहुत अघूरे है, तथा प्राय ' सायण-भाष्य पर निर्भर है। इस युग के वैदिक विद्वान् स्वामी दयानन्द, श्रीपाद दामोदर सातवलेकर, जयदेव विद्यालकार आदि ने भी पहेलियों के समाधान या तदुपयोगी सकेत अपने भाष्यों में दिये हैं रे, यद्यपि उन्होंने इन के लिए पहेली शब्द का प्रयोग नहीं किया। अभी कुछ समय पूर्व श्री वासुदेव

२० ऋग् ११६४.३१

२१. ऋग् १०.११४४।

२२. इनके भाष्य क्रमशः वैदिक यन्त्रालय अजमेर, स्वाध्यायमण्डल पारडी (सूरत), तथा सस्ता साहित्य मण्डल अजमेर से प्रकाशित हुए हैं।

गरण अग्रवाल, श्री कुन्हन राजा आदि का ध्यान इन वैदिक पहेलियों के महत्त्व की ओर गया है। कि

पहेलिया वेदों मे बहुत है। ऋग्वेद के १.६५,१.१०५, १ १६२-६४, १० २७-२८, १० ५५, १० ११४ आदि कुछ सूक्त स्पष्ट प्रहेलिकात्मक है। इनके अतिरिक्त इन्द्र, ऋभुगण, अश्विनौ आदि देवो के अनेक मन्त्र भी प्रहेलिका-रूप है। कई सुक्तों के बीच-बीच में भी कुछ मनत्र इस शैली के मिल जाते है। यजुबद मे भी कही-कही पहेलियाँ मिलती है, जिनमे कुछ ऋग्वेद के समान हैं तथा कुछ नूतन है। सामवेद मे ४-६ से अधिक पहेलिया नही है। जो है वे प्राय ऋग्वेद में भी आ जाती है, दो-तीन ही नूतन है। अथर्ववेद में पहेलिया पर्याप्त है, यद्यपि ऋग्वेद की तूलना में कम है। इस वेद की कई पहेलिया ऋग्वेद से मिलती है। वेदों में अमुक मन्त्र प्रहेलिकात्मक है, यह गणना कर सकना बहुत कठिन है। इसका कारण यह है कि जैसा अभी कहा जा चुका है, वेदभाष्यों में मन्त्रों का प्रहेलिकात्मक रूप स्पष्ट नहीं किया। गया है। गणना करने वाले को प्रहेलिकात्मक रूप भी स्वय पहचानना होगा। जैसे, आगे जिन पहेलियो पर विचार किया गया है, उनमे से कइयों का प्रहेलि-कात्मक रूप हमने स्वय आविष्कृत किया है। निदर्शन के रूप में हम जो पहेलिया दे रहे है, वे किसी एक प्रकरण की न होकर विविध प्रकरणों से सगृहीत है। प्रहेलिकात्मक शैली का विचार वेदव्याख्या की दृष्टि से बहुत महत्त्वपूर्ण है। इस विषय पर हम अध्याय के अन्त मे प्रकाश डालेगे। अब कमश वेदो से कुछ पहेलिया प्रदर्शित की जाती है। जो पहेली हमने किसी एक वेद के शीर्षक के नींचे दी है, वह यदि अन्य वेद मे भी मिलती है, तो स्पष्टता की दृष्टि से हमने इसका सकेत भी साथ ही दे दिया है।

२३. इष्टब्स् I. V. S. Agrawal, I Sparks from the Vedic Fire, 2. The thousand syllabled speech (सहस्राक्षरा वाक्) Vision in Long Darkness, Chaukhambha, Varanası. Dr. C. Kunhan Raja: Asya Vamasya Hymn (The Riddle of the Universe), Ganesh & Co, Madras-17. Prof R. V. Vaidya. Asya Vamasya Suktam (Riddle Solved) A. V. G. Publications, Poona-2.

२४. यथा, चन्द्रमा अप्स्वन्तरा ऋग् ११०५.१; साम पू० ४.७ ६; विघु दद्राण ऋग् १०.५५.५; साम० पू० ३.१०३, सहर्षभा सहवत्सा., साम पू० ५. ४. १२।

# एक-दूसरे के जिशु को दूध पिलासी हुई दो माताएं

द्वे विरूपे चरतः स्वर्थे ग्रन्यान्या वत्समुप भाषयेते । हरिरन्यस्यां भवति स्वभावाञ्चको ग्रन्यस्यां वस्को सुवर्षाः ॥ ऋग १९५१, (यजु ३३५)

विभिन्न रूपो वाली काली-गोरी दो माताए हैं। वे शुभ उद्देश्य को लेकर आवागमन करती है, एक-दूसरे के शिशु को दूध पिलाती हैं। गोरी माता का पुत्र हरि है, जो कृष्णा माता में स्वधावान (अन्नवान्) होता है, कृष्णा माता का पुत्र सुवर्चा शुक्र है, जो गौरवर्णा माता में स्वधावान् होता है।

ये काली-गोरी दो माताए क्रमश रात्रि तथा द्यौ (दिन) है। काली रात्रि का पुत्र सूर्य है, जो गोरा है तथा जिसे मन्त्र मे शुक्र एव सुवर्चाः शब्दों से सूचित किया है। अथवंवेद में इस सूर्य के लिए कहा भी है— ''क्रप्णाया पुत्रों अर्जुनो राज्या वत्सो अजायत, अथवं १३३२६''। उत्तर द्या दिन) को सौंप जाती है, तथा द्यौ ही उस शिशु को दूध पिलाती है, और श्रगुली पकड़कर प्रात: से साय तक गगन-प्रागण में चलाती है। गोरी द्यौ का क्रप्णाभ पुत्र धूमिल अग्नि या कलकमय चन्द्रमा है, जिसे मन्त्र में हरि शब्द से स्मरण किया है। द्यौ उसे रात्रि को पालनार्थ दे देती है, तथा वह रात्रि माता का दूध पीकर परिपुष्ट होता है।

अथवा ये दो माताए पृथिवी तथा द्यौ (द्युलोक) भी हो सकती हैं, पृथिवी कृष्णाभ है, द्यौ गौरवर्णा है। पृथिवी का वत्स हरि है अर्थात् सोम वनस्पति, स

२५ **छो.** = दिन, नि १६। सायण ने तैत्तिरीय आरण्यक ११० का अनुसरण करते हुए इनके लिए रात्रि तथा ग्रह. (अहोरात्रे) शब्द रखे है। परन्तु माता के लिए स्त्रीलिंग शब्द रखने मे औचित्य होने से हमने दिनवाची स्त्रीलिंग शब्द दिव् (द्यों) लिया है।

२६. तुलनीय रात्रिर्वे कृष्णा शुक्लवत्सा, तस्या असावादित्यो वत्स.। शत ६.२३३०

२७ 'हरि हरितवणींऽग्नि.। शुकः शुक्त. आदित्यः।' ३३.५. का यजुर्वेद-भाष्य, उवट तथा महीधर! सायण ने हरि ग्रादित्य को तथा शुक्र अग्नि को माना है—'हरिः रसहरणशील आदित्यः। शुक्र. निर्मलदीप्तिरिंग ।'

२८. 'हरि मनोहारी चन्द्र'। दयानन्द, ३३.५ का यजुभाष्य ।

२६ हरि. सोमो हरितवर्ण । निरु ४१६

एवं द्यों का वत्स सूर्य है। द्यों माता पर्जन्यवृष्टि द्वारा पृथिवी के पुत्र को पय पान कराती है, और पृथिवी द्यों के पुत्र सूर्य को, यत सूर्य अपने किरगा-रूप ओष्ठों में पृथिवीस्थ रसो का पान करता है। "

## दस युवतियों का एक पुत्र

दरोमं त्वष्टुजंनयन्त गर्भंमतन्द्रासो युवतयो विभूत्रम् । तिम्मानीकं स्वयशसं जनेषु विरोचमानं परि षीं नयस्ति ॥

ऋग् १ ६ ५ २

आलस्यरहित दस युवितया अपने पित त्वण्टा द्वारा गर्भस्थ एक पुत्र को जन्म देती है, जो सबसे धारए करने योग्य है। तीक्ष्णमुख, यशस्वी, विरोचमान उस पुत्र को वे युवितया जन-जन के पास ले जानी है।

सायग् ने इस पहेली की दो व्याख्याए प्रस्तुत की है। प्रथम व्याख्यानुसार दम युवितया दम प्राची आदि दिशाए है। त्वष्टा मध्यमस्थानीय दीप्त वायु है। उसके द्वारा दिशाओं के मेघरूप उदर में गर्भ स्थापित किया जाता है, जिससे वे दिशाए वैद्युताग्नि-रूप पुत्र को जन्म देती हैं, जो तीक्ष्णमुख, अतिशय यशस्वी तथा विशेष रूप से दीप्यमान है। द्वितीय व्याख्यानुसार यज्ञकर्ता की दस ग्रगुलियां दस युवितया है। त्वष्टा पूर्ववत् वायु है। ग्रगुलियां अरिगमन्थन करके वायु की सहायता से यज्ञाग्नि-रूप पुत्र को उत्पन्न करती है।

दिशापरक व्याख्या में त्वष्टा से सूर्य ग्रर्थ भी लेना सभव है। यह शब्द 'त्विष् दीप्ती' धातु से निष्पन्न होता है तथा निष्कतानुसार ग्राग्नि, वायु, सूर्य तीनो का वाची है । दिशाश्रो में सूर्य द्वारा उत्पन्न पुत्र सीर तेज हैं, जो जन-जन के पास पहु चा हुग्रा है।

ग्रध्यातम में दस इन्द्रिय-शिवतया युवितया हो सकती है तथा त्वष्टा प्राण्। ये इन्द्रिया प्राण् द्वारा ज्ञान या कर्म रूपी यशस्त्री, विरोचमान पुत्र को उत्पन्न करती हैं ग्रीर उसे सर्वत्र ले जाती हैं, उसका प्रसार करती है। श्री ग्ररिवन्द की वेदव्याख्या-शैली का ग्रनुसरण करने वाले कपालीशास्त्री कृत सिद्धाजनभाष्य में ये युवितया सूक्ष्म धीशवितया मानी गयी है, रे जो दिव्य सम्पत्ति के लिए

३०. द्रष्टब्य ऋग् १.१६४ ५१, भूमि पर्जन्या जिन्वन्ति दिव जिन्वन्त्यग्नय ।

३१ द्रष्टव्यः निरु ८.१४, १० ३३, १२ ११।

३२ द्रष्टब्यः ऋग्वेदसंहिता, सिद्धाजनभाष्य। श्री ग्ररविन्द ग्राश्रम, १६५१, पृ. ११७, ७०८।

यज्ञयात्रा करने वाले यजमान के भ्रन्दर दिव्य भ्रग्नि रूपी शिशुंको उत्पन्न करती हैं।

### वत्स माताग्रों को उत्पन्न करता है

क इमं वो निण्यमाचिकेत वत्सो मातृ र्जनयत स्वधाभिः । बह्वीनां गर्भो ग्रपसामुयस्थान्महान् कविनिद्वदित स्वधावान् ॥

ऋग् १.६५.४

तुममे से कौन इस गुह्य रहस्य को जानता है ? वत्स अपनी शक्तियों से माताश्रों को उत्पन्न करता है। उन बहुत सी माताश्रों का गर्भभूत वह वत्स स्वयं भी उनके गर्भ से बाहर निकल आता है। वत्स का परिचय यह है कि वह बहुत महान् है, किव है तथा शक्तिशाली या आत्मिनिर्भर है।

यह वत्स सूर्य है, उषाए उसकी माताए है, यत वह उषाभ्रो मे से भ्रावि-भूंत होता है। पर उषाभ्रो को कौन उत्पन्न करता है? उनका उत्पादक भी सूर्य ही है, क्यों कि क्षितिज के नीचे विद्यमान सूर्य का प्रकाश हो तो उषा है। इसी को अन्यत्र भ्रालकारिक रूप में वेद इस प्रकार कहता है कि सूर्य उषा रूपी वर्तिका को भ्रपने मुख मे पकडे हुए भ्राता है । इसी लिए पहले हमे मुख मे पकड़ी हुई उषा के दर्शन होते है, पश्चात् सूर्य के।

श्रयवा, वत्स श्राग्न है उसकी माताए श्राराया है, क्योंकि वह मन्थन द्वारा श्ररिण्यों से प्रकट होता है। पर श्ररिणया कहा में श्राती है श्रीग्न ही वृद्धि द्वारा उन्हें उत्पन्न करता है। एवं श्राग्नि श्ररिणयों का वत्स भी है श्रीर उत्पादक भी।

अथवा, वत्स मेघवर्ती वैद्युताग्नि है। उसकी माताए मेघस्थ जल (आप.) है। पर इन मेघस्थ जलो का उत्पादक भी अग्नि है, क्योंकि अग्नि मे प्रदत्त आहुति वृष्टि मे निमित्त होती है। एव वह वत्स माताओं का जनक भी कह-लाता है अ

३३ तुलनीय ग्रादित्यो दक्ष इत्याहु., ग्रादित्यमध्ये च स्तुतः। ग्रदिति-र्दाक्षायगी। 'ग्रतितेर्दक्षो ग्रजायत दक्षाद्वदिति परि' इति च। तत्कथ-मुपपद्येत ? समानजन्मानौ स्याताम्। ग्रपि वा देवधर्मेग् इतरेतरजन्मानौ स्यातामितरेतरप्रकृती। निरु. ११.२०

३४ द्रष्टव्य. ऋग् १११७१६

३५. इस व्याख्या के लिए द्रष्टव्य: इस मन्त्र पर सायण तथा विल्सन का भाष्य।

#### म्राकाश के मध्य में स्थित पांच बेल

म्रमी ये पञ्चोक्षरणो मध्ये तस्युमंहो दिव.। देवत्रा नु प्रवाच्यं सध्योचीना निवावृतु-वित्तं मे ग्रस्य रोदसी ।। ऋग् १.१०५.१०

पाच बैल (उक्षण) महान् द्युलोक के मध्य में स्थित है। वे उसके पास, जो देवों में प्रशसनीय है, एक साथ आते हैं तथा फिर लौट जाते हैं। हे द्यावापृथिकी (अर्थात् द्यावापृथिकी-वासी समस्त स्त्री-पुरुषो), मेरी इस पहेली को बूको।

सायण के अनुसार इन्द्र, वरुण, अग्नि, अर्यमा तथा सविता ये पाच देव अथवा अग्नि, वायु, सूर्य, चन्द्रमा तथा विद्युत् रूप पाच देव ही द्युलोक के पाच बंल या उक्षा है। उक्षा शब्द 'उक्ष सेचने' धातु से बना है। सेचक या कामा-भिवर्षक होने के कारण ये उक्षा कहलाते है। देवो मे प्रशसनीय स्तोत्र के प्रति ये पाचो देव आते है तथा यजमान की परिचर्या स्वीकार कर तृष्त हो प्रति-निवृत्त हो जाते हैं ।

नक्षत्रविद्या-परक व्याख्या मे ये पाच बैल, मगल, बुध, बृहस्पति, शुक तथा गिन नामक पाच ग्रह हो सकते है, जो निलकर देवो मे प्रशसनीय सूर्य की परिक्रमा कर रहे है। ग्राकाश मे बैल की ग्राकृति बनाने वाली वृष राशि के पाच प्रमुख तारे भी पाच बैल समभे जा सकते हैं । देवो मे प्रशसनीय सूर्य से इनका योग तथा वियोग होता रहता है, क्यों कि सूर्य मेष, वृष ग्रादि बारह राशियों में क्रमश प्रविष्ट तथा निर्गत हुग्ना करता है।

श्रध्यात्म मे शरीर का उत्तमाग खुलोक है। उसमे रहने वाले पाच उक्षा पाच ज्ञानेन्द्रिय है, यत. वे ज्ञान का सेचन या वर्षण करते हैं। देवो मे प्रशस-नीय स्नात्मा है, जिसके समीप वे जाते-श्वाते रहते है तथा जिससे प्रेरणाए प्राप्त करते है।

३६. उक्षण सेक्तार कामाभिवर्षका पञ्च। तन्न इन्द्रस्तद् वरुणस्तर्दागस्तदर्यमा तत्सविता चनो धात् (ऋग् १ १०७ ३) इत्यर्धचेंन प्रतिपादिता पञ्चसख्याका देवा । यद् वा, अग्निर्वायु सूर्यश्चन्द्रमा विद्युदित्येव पञ्चसख्याका । तथा च शाट्यायनकम्—'एतान्येव पञ्च ज्योतीषि
यान्येषु लोकेषु दीप्यन्ते । अग्नि पृथिव्या वायुरन्तरिक्षे आदित्यो दिवि
चन्द्रमा नक्षत्रे विद्युदप्सु' इति । नक्षत्रे नक्षत्रलोके, अप्सु मेषस्थोदकेषु ।
तैत्तिरीयेऽप्याम्नातम्—'अग्नि पृथिव्या वायुरन्तरिक्षे सूर्यो दिवि चन्द्रमा
दिसु नक्षत्राणि स्वलेंकि' (तै. आ १. २०. १) इति । सायण

<sup>39.</sup> Those five Bulls the stars of some constellation. Griffith.

## वृक को मार्ग से हटाने वाले ग्राकाशवासी सुपर्श

सुपर्गा एत श्रासते मध्य श्रारोधने दिव । ते सेधन्ति पथो वृकं तरन्तं यह्नतीरपो वित्तं मे श्रस्य रोदसी ।। ऋग् १.१०५.११

ग्राकाश के व्याप्त प्रदेश के मध्य में कुछ सुपर्गा (गरुड) उपविष्ट है। वे विस्तीर्गा जलो (ग्राप.) को तैरना चाहते हुए वृक (भेडिये) को मार्ग में हटा देते हैं। हे द्यावापृथिवी, मेरी इस पहेली को बूभो।

सायण-कृत व्याख्या में सुपर्श या गरुड सूर्य-रिश्मया है, जो ग्राकाश के मध्य में स्थित है। इस सूक्त का ऋषि त्रित क्प में गिरा हुन्ना है। क्प में गिरने से पूर्व नदी के परले पार से उसे एक भेडिये ने देखा तथा उसे खाने के लिए नदी को तैर कर ग्राने लगा। फिर सूर्य-रिश्मयो पर उसकी हिंदि पड़ी तो उसने सोचा कि यह त्रित को खाने का उपयुक्त ग्रवसर नहीं है। उप-युक्त ग्रवसर तो रात्रि हो सकती है, जब सूर्य-रिश्मया न हो, ग्रत वह लौट गया। एव रिश्मयों ने भेडिये को मार्ग से निवृत्त कर दिया।

फिर सायण स्वय यास्क का पक्ष दर्शाते हुए कहते है कि उसके पक्ष में 'आप ' (जल) अन्तरिक्षवाची है, यृक चन्द्रमा है, " जो द्वादशराश्यात्मक आकाश-मार्ग को पार कर रहा है, सुपर्ण सूर्यरिश्मया ही है। दिन में सूर्यरिश्मया चन्द्रमा को निरुद्ध अर्थात् निष्प्रभ कर देती है। ग्रिफिश ग्रन्धकार या चन्द्रग्रहण को वृक तथा तारों को सूपर्ण मानने का प्रस्ताव करते हैं। "

इस पहेली की ग्राकाशीय तारासमूह परक व्याख्या भी मभव है। वर्षा से हेमन्त ऋतु तक ग्राकाश-गगा के मध्य श्रवण तारे के समीप गरुड-तारासमूह दिखाई देता है, जिसका ग्रग्नेजी नाम ऐक्विला (Aquila the Eagle) है। वर्षाऋतु मे दक्षिण मे इसी ग्राकाश-गगा के पिक्चमी तट पर वृक नामक तारा-समूह रहता है, जिमे ल्यूपस (Lupus) कहते है। तट पर म्थित यह ऐसा प्रतीत होता है, मानो तैर कर ग्राकाश-गगा को पार करना चाहता है, पर गरुड़ के तारे इसे मार्ग से हटा देते है, ग्रर्थात् ग्राकाश-गगा को पार नहीं करने देते। हटा देने की समित इस प्रकार भी लग सकती है कि ग्रगली दो ऋतुमों में भी गरुड़ तो ग्राकाश में दीखता है, परन्तु वृक वर्षा के उपरान्त ग्रस्त हो जाता है।

३८ ग्रापः = ग्रन्तरिक्ष, नि० १.३, वृकश्चन्द्रमा भवति'। निरु० ५.२०

<sup>38.</sup> Those Birds of beauteous pinion ' the stars. The wolf darkness or eclipse of the Moon. —Griffith.



१. गरुड, २ ग्राकाश-गगा, ३ वृक

### तीन भाई

ग्रस्य बामस्य पलितस्य होतुस्तस्य भ्राता मध्यमी ग्रस्त्यदन. । तृतीयो भ्राता घृतपृष्ठो ग्रस्यात्रापद्य विष्पति सप्तपुत्रम् ॥

ऋग् १ १६४.१, (ग्रथर्व ६ ६ १)

एक अतिसुन्दर (वाम), पके बालो वाला वृद्ध (पिलत) है, जिसे 'होता' कहते हैं। उसका मध्यम आता अश्न (बहुत खाने वाला) है। तृतीय आता घृतपृष्ठ (जिसके पृष्ठ पर घृत लगाया जाये) है। इनमें से जो सात पुत्रों वाला है, उसे मैंने विश्पति (सब प्रजाओं का पालक) समका है।

यहा वाम, पलित, होता, ग्रश्न श्रादि शब्द शिलष्ट हैं। प्रहेलिका रूप मे इनका ऊपर दर्शाया हुग्ना ग्रर्थ होता है, किन्तु समाधानपक्ष मे ग्रन्य ग्रर्थ। सायण ने इस मन्त्र को दो प्रकार से व्याख्यात किया है। प्रथम व्याख्यानुसार ये तीन भाई क्रमशः भ्रादित्य, वायु तथा भ्रग्नि हैं। सूर्यं समस्त भ्रारोग्यार्थियो द्वारा सेवनीय होने से वाम (वन षण सभक्तौ), प्रकाश, वृष्टि श्रादि के प्रदान द्वारा पालक होने से पलित (पाल रक्षरा) एव सबके द्वारा घाह्वानाहें होने से 'होता' (ह्वेब स्पर्धाया शब्दे च) है। उसका मध्यम भ्राता वायु है, जो सर्वत्र व्याप्त होने से ग्रन्न कहाता है (ग्रशूड व्याप्तो) । तृतीय घृतपृष्ठ भ्राता ग्रग्नि है, क्योकि उसके पृष्ठ पर घृताहुतिया पडती है। इनमे से सप्तरिक्षकपी पुत्रों से युक्त झादित्य ही विश्पति अर्थात् सब प्रजाम्रो का पालक है। सायगा की यह व्याख्या निरुक्त का श्रनुसरए। करती है। " दितीय व्याख्या में 'वाम,' 'पलित', 'होता' परमेश्वर है, यत वह विश्व को भ्रपने भ्रन्दर से उद्गीर्गा करने वाला स्नष्टा (वम उद्गिररो), सृष्टु जगत् का पालक, ग्रौर ग्रादाता श्रर्थात् सहर्ता (ह दानादनयो श्रादाने चेत्येके) है । उसका मध्यम भ्राता श्ररन व्यापनशील सूत्रात्मा वायु है। तृतीय भ्राता म्यूलशरीराभिमानी विराट् है, जो घृतपृष्ठ है। यहां पृष्ठ शब्द कृत्स्न शरीरो का उपलक्षक है, तथा घृत का अर्थ प्रदीष्त है, एव घृतपृष्ठ का अर्थ प्रकाशित-शरीर होता है। इन तीनो भाइयो में से सप्त लोको का स्रष्टा परमेश्वर ही मोक्षप्राप्ति के लिए साक्षात् करने योग्य है।

ग्रात्मानन्द का मत है कि इस ऋचा मे ग्रवस्थात्रयकथनपूर्वक चित्स्वरूप ग्रात्मा का चित्रण किया गया है। वाम पलित होता से विश्व नामक ग्रात्मा का, मध्यम भ्राता ग्रश्न से तैजस ग्रात्मा का, घृतपृष्ठ मे प्राज्ञ ग्रात्मा का तथा सत्पुत्र विश्पति से तुरीय ग्रात्मा का ग्रहरण होता है ।

### छह लोकों को धारग करने वाला ग्रज

ग्रिकित्वान् चिकितुषिक्वदत्र, कवीन् पृच्छामि विद्मने न विद्वान् । वि यस्तस्तम्भ षिष्ठमा रजांसि, ग्रजस्य रूपे किमिप स्विदेकम् । ऋग् १.१६४.६, (ग्रथर्व ६.६.७)

ग्रज्ञ मैं विज्ञ मनीषियों से एक प्रश्न पूछता हू। सचमुच मै ज्ञानवर्धन के लिए पूछ रहा हू, विद्वान बन कर नहीं। मैंने सुना है कि ग्रज (बकरे) का रूप धारण किए हुए कोई एक है, जिसने इन खहों लोको (रजासि) का भार उठाया हुन्ना है। वह कौन है?

४० द्रष्ट्रव्य. निरु ४२६। तुलनीय: मृ० दे० ४.३३ "ग्रन्तिस्तु वाम. पलितो वायुर्भ्राता तु मध्यम: । धृतपृष्ठस्तृतीयोऽत्र सप्त वै रश्मयस्तु ता: ॥"

४१. द्रष्टव्यः श्रात्मानन्द के 'शस्यवामीयसूक्तम्' मे इस मन्त्र का भाष्य ।

प्रथम यह ग्रज (बकरा) ग्रादित्य हैं , क्यों कि यह ग्रपनी धुरी पर गित करता है, तथा ग्रन्य पृथिव्यादि ग्रहोपग्रहों को ग्रपने चारों ग्रोर गित कराता है (ग्रज गितक्षेपणयो:)। इस ग्रादित्य ने ही सौर जगत् के पृथिवी, मगल, बुध, बृहस्पित, शुक्र, शिन इन छहों लोकों का भार उठाया हुग्ना है। ग्रथवा छह ऋतुए छह लोक हैं, जिनका सूर्य निर्माण करता है। ग्रथवा तीन भूमिया ग्रौर तीन शुलोक ये छह लोक है, मध्य के तीन ग्रन्तिश्व इन्हीं में समाविष्ट हो जाते है।

दूसरे यह ग्रज परमात्मा है, यत वह कभी जन्म नहीं लेता । वह भी उक्त छहों लोकों को धारण किये हुए हैं। शरीर में यह ग्रज जीवातमा है । वह शरीर के पाच ज्ञानेन्द्रिया तथा एक मन रूपी ग्रथवा पच प्राण एव एक मन रूपी षड् लोकों को धारण करता है। ग्रात्मानन्द ने ग्रज का ग्रथं नित्य ग्रात्मा तथा 'षड् रजांसि' का ग्रथं रजोगुण के कार्य कामादि षड् रिपु किया है, जिन्हे ग्रात्मा स्तम्भित करता है ।

सिर से दूध देने तथा पैरों से पानी पीने वाली गौएं इह बवीतु य ईमङ्ग वेद झस्य वामस्य निहित पढ़ वे: । शीष्णं: क्षीरं दुह्नते गावो श्रस्य वींव्र वसाना उदकं पदापु.

ऋग् १.१६४७, (ग्रथर्व ६.६५)

जो कोई जानता हो वह इस पहेली को बूभे। एक बड़ा ही भव्य पक्षी है, जिसने ग्रपना पैर निहित किया हुग्रा है। उसके पास गौए है। उसकी वे गौए सिर से दूध देती हैं, तथा रूप को धारण करने वाली वे पैर से पानी पीती है। यह पक्षी सूर्य है, " जिसने खुलोक मे ग्रपना पैर रखा हुग्रा है। उसकी

४२. ग्रजस्य गमनशीलस्य जन्मरहितस्य वा ग्रादित्यस्य । सायगा

४३. यद् वा, षड् रजासि विलक्षा एड ऋतवः। सायगा

४४ ग्रथवा षडिमानि रजासि त्रिविधान् द्युलोकान् त्रिविधान् भूलोकाश्च यस्त-स्तम्भा 'तिस्रो भूमीर्घारयन् त्रीरुत द्यून् (ऋग् २२७ ८) इति निगम । सायरा

४५ म्रजस्य जननादिरहितस्य चतुर्मुखस्य ब्रह्मणः। सायगा

४६. द्रष्टव्य रवेता. ४.५

४७. इमा इमानि प्रसिद्धानि कामादीनि षड् रजासि मलानि रजोगुराकार्यासि वा । द्यारमानन्द

४८. वे: गन्तुरादित्यस्य । सायग्

गौए किरएों हैं। वे सिर से दूभ देती हैं, अर्थात् उपरिस्थ मेघनण्डल में से वर्षा करती है, और फिर अपने पैरों से भूमिष्ठ पानी को पी लेती है, बाष्प बनाकर ऊपर ते जाती है।

श्रथवा इस पहेली को इस रूप में घटा सकते है कि यह सुन्दर पक्षी 'बृक्ष' है, जिसने भूमि में अपना पैर निहित किया हुआ है, अधित जड़ जमायों हुई है। इस पर चढ़ी हुई लताए इसकी गौए है, जो सिर में फल रूपी दूध को देशी हैं, तथा पैरों (जड़ों) से पानी पीती है।

शारीर में आत्मा रूपी पक्षी" की गौए ज्ञानेन्द्रिया है। "वे स्नायुजाल रूपी पैरो से बाह्य समाचार ग्रहण करती है, तथा सिर के मुखादि अवयवों से ज्ञान रूप दूध देती है। पक्षी से हृदय भी गृहीत हो सकता है, जो एक स्थान पर पैर जमाये हुए निरन्तर अपने पख चला रहा है, गित कर रहा है। इसकी पेशिया या गौए पैर-तुल्य दो शिराओं से शरीर के अशुद्ध रक्त रूपी पानी को पीती है तथा फुप्फुसो द्वारा उसे शुद्ध करवा शुद्ध रक्त रूपी दूध में परिणात कर शरीर की पुष्टि के लिए बृहत् धर्मान रूपी सिर से बाहर भेज देती हैं।

गर्भ में बत्स को लिए गौ उड़ रही है

भ्रवः परेगा पर एनावरेगा पदा वत्सं विभ्रती गौरदस्यात्। सा कद्रीची कं स्विदर्धं परागात् क्व स्वित् सूते नहि यूथे भ्रन्तः।।

ऋग् १ १६४ १७, अथर्व ६.६ १७

एक गाँ है, उसके गर्भ मे वत्स है । आगे के पैरो को पीछे मोड़कर और पीछे के पैरो को आगे मोड कर उदरस्थ वत्स को दबाये हुए वह गाँ उड रही है। गर्भभार के कारण उसकी गति मन्थर है। मन्थर गति वाली वह भला कितना सा मार्ग पार कर सकेगी! थोडी दूर ही जाकर वत्स को जन देगी। पर कहा जनेगी? इतना अता-पता ध्यान रिवये कि पशुओं के यूथ मे नहीं जनेगी।

वैदिक साहित्य से सूत्र ग्रहरण कर इस पहेली की कई व्याख्याएं हो सकती हैं।

४६. सर्वेऽपि रश्मयो गाव उच्यन्ते । निरु. २.७

५० वृक्ष पत्र रूपी पंखी वाला होने से पक्षी है।

५१. द्रष्टव्य द्वा सुपर्का सयुजा समाया । ऋन् ११६४.२०

५२ इन्द्रिय वैवीर्यगाव, शत. ५.४.३.१०। गाव **पद्मक इन्द्रियाणि वा**— दयानन्द, ऋग् १३८२ का भाष्य।

- १ यज्ञ-भूमि गौ है, अग्नि उसका बस्स है। में यज्ञ की सब तैयारी हो चुकी है, केवल अग्नि प्रदीप्त नहीं की गयी है, वह गर्भ में विद्यमान है। शीष्ट्र ही यज्ञभूमि अग्नि रूपी बस्स को जन्म देने वाली है, क्यों कि जब सब सभार एक प्रहीं चुके है, तो अग्नि-प्रदीपन भी होगा ही। यह लीजिए, गौ ने वस्स को जन दिया। पर कहाँ जना है ? गौ होते हुए भी गो-यूथ में तो जना नहीं, यज्ञकुण्ड में जना है।
- २. यज्ञाहृति गौ है ", यज्ञ-फल वत्स है । यज्ञाहृति रूपी गौ यज्ञफल को गर्भ मे घारण किये हुए ऊपर उडती है । " पर कब तक उड़ती रहेगी? घादिस्थलोक मे पहुच कर विश्वान्त हो जाती है, तथा यज्ञकर्ताओं को यज्ञफल प्रदान कर देती है ।
- ३ स्राकाशस्थ मेघ गौ है, भ उसके गर्भ मे विद्यमान जल उसका बस्स है। वह मेघ-गौ स्राकाश में उड रही है। शीध ही गर्भस्य जल को बरसा देगी। यही बत्स का जन्म है।
- ४ म्नन्तरिक्ष गौ है, वायु उसका वत्स है। " वायु म्राकाश के गर्भ में विलीन है, सचार नहीं कर रहा। सब प्राणी म्रकुला रहे हैं, भ्रपने को सन्दूक में बन्द हुमा सा म्रनुभव कर रहे हैं, वायु के जन्म की प्रतीक्षा कर रहे हैं, सत्वर ही शीतल मन्द पवन बहने लगा। प्राणियों में प्राण का सचार हो गया। गौ ने वत्स को जन्म दे दिया।
- े दिशाए गौ है, चन्द्रमा उनका वत्स है। पूर्व या पश्चिम दिशा के गर्भ में चन्द्रमा विद्यमान है, ग्रभी उदित नहीं हुन्ना है। पर कब तक उदित नहीं होगा ? लीजिए यह चन्द्रोदय हो गया, गौ ने वत्स को जनम दे दिया।
- ६ खुलोक गौ है, ब्रादित्य उसका वत्स है। र रात्रि के ग्रन्थकार में ब्रादित्य विलीत हो गया है, वह खी के गर्भ में विद्यमान है। पर सदा सूर्य गर्भ में ही प्रच्छत्न नहीं रहेगा, शीघ्र सूर्योदय होगा। यह देखिए, सूर्य उदित हो गया, गौ ने वत्स को जन्म दे दिया।

५३ पृथिवी घेनुस्तस्या अग्निर्वत्स । अथर्व ४ ३६.२

५४. अत्र अग्नौ ह्यमानाहृतिगौं रूपेण स्तूयते । सायण

४५. अग्नी प्रास्ताहुति. सम्यगादित्यमुपतिष्ठते । मनु ३ ७६

५६ द्रष्ट्रच्य. ऋग् १. १६४ २८ का सायराभाष्य --'मेवरूपा गीं:।'

५७. भ्रन्तरिक्षं घेनुस्तस्या वायुर्वत्सः । ग्रथर्व ४ ३६ ४

५८. दिशों धेनवस्तांसां चन्द्रो बत्सः । वही, ४. ३६ ८

५६. चौर्धेनुस्तस्या झावित्यो वत्स. । वही, ४ ३६. ६

७ वेदवाणी गौ है, " उसका रहस्यार्थ या उसमें प्रतिपादित विषय उसका वत्स है। जो लोग वेदवाणी को केवल कण्ठस्थ कर लेते हैं, ग्रथंज्ञ नही होते, वे उस मनुष्य के समान हैं, जो घास-फूस की बनी ऐसी गौ को लिए फिरता है, जो न ब्याती है, न दूध देती है। पर जो विवेकीजन वेदार्थ-परिज्ञान के प्रति उत्सुक होते है, उनके प्रति वेदवाक्-रूपिणी गौ प्रथं रूपी वत्स को उत्पन्न करती है। उन्हें ही वेदाध्ययन का सच्चा फल या वेदवाक्-रूपिणी गौ का दूध प्राप्त होता है। "

प्रकृति गौ है, जगत् उसका वत्स है। सृष्ट्युत्पित्त से पूर्व सत्त्व, रजस्, तमस् की साम्यावस्था प्रकृति विद्यमान होती है, जगत्प्रपंच उसके गर्भ मे विलीन रहता है। प्रकृति मे क्रिया उत्पन्न होने के ग्रनन्तर जगत् रूपी वत्स उत्पन्न हो जाना है।

# एक वृक्ष पर बंठे दो सुन्दर पक्षी

द्वा सुपर्णा सयुजा सखाया समानं वृक्षं परिषम्बजाते तयोरन्यः पिष्पलं स्वाद्वत्त्यनश्ननन्नन्यो ग्रभिचाकशोति

ऋग् १ १६४२०, (ग्रथर्व ६ ६२०)

सुन्दर पखो बाले दो पक्षी है, जो साथ-साथ रहते है, एक-दूसरे के सखा है, समान वृक्ष पर बैठे हुए है। उनमें से एक स्वादु फलो का भक्षण करता है, दूसरा भक्षण नहीं करता है।

यहा वृक्ष यह जगत्प्रपच अथवा मनुष्य-शरीर है। उस पर बेठे दो पक्षी जीवात्मा और परमात्मा है। जीवात्मा वृक्ष के फलो को खाता है, अर्थात् सासारिक भोगो को अथवा कर्मफलो को भोगता है। परन्तु परमात्मा भोगता नहीं, द्रष्टा मात्र रहता है । अथवा आकाशरूपी वृक्ष है, उस पर सूर्य और

६०. वाग् वै धेनु, गो० पू० २ २१, ता० ब्रा० १८. ६ २१। वाच धेनु-मुपासीत, शत० १४, ८ ६. १।

६१. स्थारगुरय भारहार किलाभूदधीत्य वेद न विजानाति योऽर्थम् । योऽर्थक इत् सकल भद्रमश्नुते नाकमेति ज्ञानविधूतपाप्मा ।। निरु० १. १८ । ऋग् १० ७१. ४, ५ भी द्रष्टव्य है ।

६२ सतौ बन्धुमसति निरविन्दन् हृदि प्रतीष्या कवयो मनीषा । ऋंग् १० १२६ ४

६३. 'ग्रत्र लौकिकपक्षिद्वयदृष्टान्तेन जीवपरमात्मानौ स्तूयेते'– सायगा । यह मत्र ग्रथर्व ६.६.२०, निरुक्त १४.३०, मु. ३.१, श्वेता. ४.६ मे भी <mark>फाया है</mark> ।

चन्द्र दो पक्षी ग्रवस्थित है। उनमें से चन्द्र क्षय-वृद्धि-रूपी फलो को भोगता है, सूर्य प्रकाशकमात्र रहता है। ग्रथना, देवयजनस्थल रूपी वृक्ष पर बहाा ग्रोर यजमान पे ये दो पक्षी बैठते है, जिनमे यजमान यज्ञफल को भोगता है। ये दो पक्षी ग्रीन-सूर्य, प्राग्-ग्रपान, ग्रहोरात्र ग्रादि युगल भी हो सकते हैं।

#### कभी न मरने वाला ग्वाला

ग्रपद्यं गोपामनिपद्यमानमा च परा च पश्विभिद्यस्तम्। स सधीची स विष्चीर्वसान ग्रा वरीवीतं भुवनेष्वन्तः॥

ऋग् १ १६४ ३१, १०.१७७.३

मैंने एक ग्वाले को देखा है, जो कभी मरता नहीं, मार्गों से भ्राता है भीर जाता है। वह साथ रहने वाली तथा भ्रन्य स्थानों में रखी हुई पोशाकों को पहन कर भुवनों के भ्रन्दर म्राता-जाता है।

इस मन्त्र की व्याख्या साथण ने ऋग् ११६४ में सूर्यपरक तथा ऋग् १०१७७ में सूर्य ग्रीर प्राण-परक की है। यजुर्वेद में उवट एवं महीधर ने सूर्यपरक व्याख्यान किया है।

ग्रिवित पक्ष मे यह ग्वाला सूर्य है, क्यों कि यह प्रजा रूप गौग्रो की ग्रयता ग्रपनी रिंग रूप गौग्रो की रक्षा करता है ''। यह प्रवाह-रूप से ग्रमर है, यत

ग्रद्वैतवादियों ने इसकी ग्रद्वैतपरक व्याख्या की है। स्वामी दयानन्द ने इसे सत्यार्थप्रकाश समु ५ में त्रैत की पृष्टि में उल्लिखित किया है।

६४ सुपर्गाः सूर्य, द्रष्टब्य ऋग् १३४.७, ४.४७३, अथर्व १३२६, ३६, ३७, १६६४१। सुपर्गाः चन्द्रमा, द्रष्टब्य ऋग् ११०४ १

६५ सुपर्गा सुपरानौ यजमानब्रह्माणौ , ऋग् १०११४३ पर सायगाभाष्य ।

इस सूक्त के २२वे मन्त्र के पश्चात् ग्रिफिथ ने निम्न टिप्पणी दी है— Suparna (dual) has been explained by different scholars as two species of souls, day and night, Sun and Moon; (plural) as rays of light, stars, metres, spirits of the déad, priests; and the tree on which they rest as the body, the orb or region of the Sun, the sacrificial post, the world, and the mythical world-tree.

६७. 'एष वे गोपा, य एष (सूर्यः) तपित, एष हींदं सर्वं गोपायित ।

अस्त होने के पश्चात् भी पुन उदित हो जाता है। अन्तरिक्षमार्गे से प्रात आता है तथा साथ चला जाता है। अपने साथ रहने बाली दीप्तिरूपी पोशाक को तथा अन्यत्र चन्द्रादि में स्थित दीप्ति को भी घारण करता हुआ पुन:-पुन. पृथिव्यादि लोको में आवागमन करता है।

ग्रध्यातम मे यह ग्वाला प्राणा है । वह इन्द्रियरूपी गौग्रो का रक्षक है, मार्गों से शरीर मे ग्राता-जाता है। वह शरीर की समानान्तर तथा ग्रसमाना-न्तर नस-नाडियो का वस्त्र पहन कर जन्म-जन्मान्तर मे ग्रावागमन करता है।

यह खाला परमात्मा, जीवात्मा तथा मन भी हो सकते हैं । परमात्मा लोक-लोकान्तरों का रक्षक होने में गोपा है, वह ग्रमर भी है। नाना मार्गी (उपायो) से साधकों को वह कभी प्रत्यक्ष तथा कभी ग्रोभल होता रहता है। वह एक दिशा में या विपरीत दिशाश्रों में जाने वाली नदी, दिशा श्रादियों को बसाता हुग्रा भुवनों के ग्रन्दर व्याप्त हुग्रा-हुग्रा है। जीवात्मा भी शरीरस्थ इन्द्रिय-गौग्रों का रक्षक, ग्रमर, शरीरों में श्राने-जाने वाला, देहों के ग्रन्दर एक दिशा में या विरुद्ध दिशाश्रों में चलने वाली रक्तवाहिनी एवं झानवाहिनी नाड़ियों को धारण करता हुग्रा जन्म-जन्मान्तर में विभिन्न योनियों में कर्मानुसार ग्राता-जाता रहता है। इसी प्रकार मनुष्य का मन ज्ञानेन्द्रिय, वाणी ग्रादि गौग्रों का रक्षक होने से गोपा, मुक्तिपर्यन्त ग्रात्मा के साथ रहने में ग्रमर, नाना मार्गों से समीप तथा दूरवर्ती स्थानों पर ग्राते-जाने वाला ग्रीर एक दिशा में तथा विरोधी दिशाश्रों में जाने वाली सकल्पशक्तियों को धारण करने वाला है, तथा वह ग्रपनी कल्पना की उडानों से विभिन्न लोकों में पहुच जाता है।

राष्ट्र मे राजा भूमियो का रक्षक होने से गोपा है। वह श्रनिपद्यमान है, ग्रर्थात् सोया नहीं रहता, किन्तु सदा प्रजापालन मे जागरूक रहता है। राज्य मे बने हुए ग्रनेक मार्गों से वह प्रजा के मध्य श्राता-जाता रहता है। वह समान तथा ग्रसमान पेशो वाली प्रजाग्रो को धारण करता हुग्रा ग्रन्थ राष्ट्रों में भी ग्रावागमन करता रहता है।

पके बैल का धुम्रां

शकमयं घूममारादपश्यं विषूवता पर एनावरेख । उक्षार्णं पृष्ठिनमपचन्त वीरास्तानि धर्माखा प्रथमान्यासन् ।।

ऋग् १.१६४.४३, (ग्रबर्व ६.१०.२४)

मैंने दूर पर गोबर का धुम्रा (शकमय धूम) देखा है, जो इस व्याप्तिमान् भूलोक से परे ग्राकाश में है। बीरो ने चितकबरे बैल (उक्षा पृथ्ति) को पकाया

६८. प्राणो वै गोपाः । स ही सर्वमनिपद्यमानो गोपायति । जै. उ.३.३७. २ ६६. द्रष्टच्यः निरु १४ ३

है, उसी का यह धुधा है। पर वीरो ने चितकबरे बैल को पकाया क्यो ? यह सो उनका धर्म ही है। बताइये, यह बैल कौन है भ्रौर धुमा क्या है ?

प्राचीन परम्परानुसार यहा उक्षा पृथ्वित सोमवल्ली है। सर्वानुक्रमणी में इस मन्त्र का देवता सोम लिखा है"। सायण ने भी सोमपरक व्याख्यात किया है। बृहद्देवता में भी सोम को ही उक्षा कहा है"। सायण की व्याख्यानुसार यहा वीरों से ऋत्विजों का ग्रहण करना चाहिए—'वीरा विविधेरणकुशला ऋत्विजः'। वे सोमवल्ली को पकाते हैं, जिससे धुग्रा उठना है। उसे देख यजमान कहता है कि मैं शकमय धूम को देख रहा हूं, तथा उस व्याप्तिमान ग्रवर धूम से उत्कृष्ट जो उसका कारणभूत ग्राग्न है, उसे भी देख रहा हूं। यह व्याख्या कर सायण ने वैकल्पिक दूसरी व्याख्या के लिए एक क्लोक दिया है, जिसका भाव है कि सोम उक्षा है, यज्ञार्थ उसे देवों ने गोवर से पकाया, उससे उत्पन्न धूम मेघ हो गया, वही शकधूम है।

ग्रात्मानन्द के मन मे शकमय धूम ग्राबरक ग्रज्ञान है, जो सर्वत्र प्रसृत प्रत्यक्षादिप्रमाशासिद्ध ब्रह्म (विष्वत्) से ग्रवर जीव के साथ स्थित है। उसे महावाक्यार्थ-बोध द्वारा विगलित ग्रविद्या वाला जन देख रहा है। इस पहेली की निम्न व्याख्याए भी सभव है।

- (क) उक्षा पृथ्ति (बैल) पाथिव समुद्र हैं। बीर सूर्य की किरगों हैं। बे किरगों समुद्र रूपी बैल को पकाती ग्रथीत् सन्तप्त करती है। उससे समुद्र-जल वाप्प बन कर ऊपर जाता है तथा मेघ रूप को घारण कर लेता है। यह मेघ ही शकमय धूम है, क्यों कि देखने से गोबर का धुग्रा सा प्रतीत होता हैं।
- (स) शकश्रम का अर्थ धूमकेतु या पुच्छल तारा भी हो सकता है। पुच्छल तारे मे तीन अश होते है-केन्द्र, सिर तथा पुच्छ। पुच्छ इसमे सदा नही रहती। सूर्य के समीप पहुचने पर इसके अन्दर से रज करा जैसे पदार्थ निकलने लगते है, वे

७० शकमयमिति शकधूम उक्षारा पृश्विमिति सोम । का ऋ सर्वा

७१ बृदे ४.४१

७२ सोम उक्षाभवत् पूर्व त देवाः शकृतापचन् । यज्ञार्थे तद्भवी धूमो मेच ग्रासीत् तदुच्यते । तत्परस्वेन वा मन्त्रो व्याख्येयोऽय विचक्षार्गं ।।

७३. उक्षा समुद्र । ऋग् ५४७.३

७४. विशेषेण ईरयन्ति ऊर्घ्वं प्रेरयन्ति पाधिवान् रसानिति वीराः सूर्यरश्मयः।

<sup>&</sup>lt;sup>७५</sup> The whole may, perhaps, be a figurative description of the gathering of the rainclouds.—Griffith.
मेचे शकस्तस्य धूम: सलिल वास एव वा । बृ. दे. ४४१

ही प्रघानत. सूर्य की चमक से प्रकाशित होकर पुच्छ से दिखाई देते हैं। यह पुच्छभाग धूम सा होता है। परन्तु भेद यह है कि पार्थिव धूम तो कृष्णाभ होता है तथा यह चमकीला। इसी लिए इसे 'परः एना ग्रवरेगा' अर्थात् इस पार्थिव धूम से विशेष या भिन्न कहा है। यह धूम ग्राया कहा से ? उक्षा पृष्टिन (पुच्छहीन धूमकेतु) को वोरो (सूर्यकिरगो) ने पकाया, उसी से धूम निकल रहा है।

- (ग) कौशिकसूत्र १००३ में इस मन्त्र की चन्द्रग्रहण की प्रायश्चित्त के निमित्त पढ़ने में विनियुक्त किया है। इससे इस पहेली को चन्द्रग्रहण परक भी समभा जा सकता है। चन्द्र ग्रसा जा रहा है। ग्रभी परिपूर्ण विम्ब दिखायी दे रहा था, ग्रभी यह गोबर का मुग्रा सा उसके कोने पर ग्रा जाता है, तथा यह बढ़ता ही चलता है। यह धूम कहा से ग्राया? यह पाथिव धूम तो नही, यह तो इस ग्रवर भूलोक में परे का है। इस चन्द्र को, उक्षा पृथ्ति को, सूर्य-किरण रूप वीर पकाते या परिपक्व करते हैं, जिससे यह प्रकाशित होता है।
- (ध) अथर्व ६ १२८ मे शकधूम को नक्षत्रों का राजा कहा गया है। सामान्यत नक्षत्रराज चन्द्रमा समभा जाता है । परन्तु उक्त प्रकरण मे शकधूम का चन्द्रमा अर्थ प्रतीत नहीं होता, क्यों कि उस शकधूम से जिनके लिए भद्रदिन की प्रार्थना की गयी है, उनमें एक चन्द्रमा भी है । चन्द्रमा से ही यह प्रार्थना करना कि वह चन्द्रमा के लिए भद्र दिन लाये सगत नहीं हो सकता। यहा शकधूम में नीहारिका (Nebula) अभिप्रेत हो सकती हैं, जिसे वेद में अदिति भी कहा गया है । इसे शकधूम कहना सार्थक भी प्रतीत होता है, यतः यह राज्याकाश में धूम सी ही प्रतीत होती है। ऐसी कई नीहारिकाए आकाश में विद्यमान हैं, जिनमें से एक प्रसिद्ध नीहारिका मृगशीर्ष नक्षत्रपुंज में दिखायी देती है। प्रस्तुत पहेली में भी शकधूम से नीहारिका मृहीत हो सकती है। ये नीहारिकाए कई आकृतियों की होती हैं। बैल के समान आकृति वाली नीहारिका को देख द्रष्टा कह रहा है कि मुभे सुदूर आकाश में गोवर का धुआ सा दीख रहा है, जो इस अवर विषुवत् रेखा से परे हैं, ऐसा लगता है मानो उसे किन्ही वीरों ने पकाया हो, उसी का यह धुआ हो।

७६. चन्द्रमा नक्षत्रागामधिपतिः । ग्रथर्व ५. २४.१०

७७. ग्रहोरात्राभ्यां नक्षत्रेभ्यः सूर्याचन्द्रमसाभ्याम् । भद्राहमस्मभ्यं राजन् शक-धूम त्वं कृषि ।। ग्रथ्वं ६.१२८.३

७८. द्रष्टन्य: ऋम् १०.७२

### तीन केशबारी साधु

त्रयः केशिन ऋतुथा विश्वक्षते संवत्सरे वपत एक एषाम् । विश्वमेको ग्रभिचट्टे शर्चाभिः ध्राजिरेकस्य दद्शे न रूपम् ।। ऋग् १. १६४. ४४, (ग्रयर्व ६. १०.२६)

तीन केशघारी साधु है, वे समय-समय पर कृपाद्दाष्ट करते रहते हैं। उनमें से एक वर्ष भर बाल काटना रूपी नापित का कार्य करता है या बीज बोता और फसल काटता रहता है, या जलाता रहता है (वपते), दूसरा अपनी कियाओं से विश्व को प्रकाशित करता है। तीसरा ऐसा है जिसकी गति तो दीखती है, रूप नही।

निरुक्त तथा तदनुसार सायगा ने इस पहेली का निम्न समाधान किया है। ये केशधारी तीन साधु ऋमश अग्नि, आदित्य तथा वायु है। अग्नि के धूम रूपी केश होते है, तथा वह वर्ष भर जलाने का कार्य या जलाने द्वारा केशस्थानीय ओषधि, वनस्पित आदि का छेदन रूपी नापित का कार्य करता है। अगिदत्य के रिश्म रूपी केश होते हैं, तथा वह विश्व को प्रकाशित करता है। तीसरे वायु के रज कण या जलकण रूपी केश होते है, तथा उसकी गित तो प्रत्यक्ष अनुभूत होती है, रूप नहीं दीखता।

ये तीन साधु कमदा जीवात्मा, परमागु-समूह तथा बहा भी हो सकते है। जीवात्मा कर्म करता हुआ शुभाशुभ सस्कारों का बीज बोता तथा वैसी ही अच्छी या बुरी फसल काटता अर्थात् अच्छे-बुरे फल भोगता रहता है। दूसरा परमागु-समूह है जो अपने गुण-कर्मों से विद्य को रूपयुक्त करता है (अभिचण्टे)। तीसरा साधु ब्रह्म है, जिसकी किया तो जगत् में सर्वत्र दिख्ता।

<sup>.</sup>७६. वप् धातु के वेद मे जलाना, बीज बोना तथा काटना तीनो अर्थ होते हैं। वपते = दहित, निरु. १२२६। बीज बोना, यथा-'कृते योनी वपतेह बीजम्,' ऋष् १०.१०१३। काटना, यथा-'वप्ता वपसि केशस्मश्रु', अथर्व ५.२१७

द०. केशी केशा रहमयः तैस्तद्वान् भवति । अथाप्येते उत्तरे ज्योतिषी केशिनी उच्येते, धूमेनाग्नि. रजसा च मध्यम । निरु. १२ २४.२६

८१. सवत्सरे वर्षतं एक एषामित्यग्नि पृथिवीं दहति-निष्. १२.६२ । वर्षते दाहेन केशस्थानीयौषिवनस्पत्यादिच्छेदन नापितकार्यं करोति-सायण ।

शरीर मे ये तीन साधु कमश मन, आत्मा तथा प्राण लिये जा सकते हैं। मन निरन्तर विचार द्वारा सिद्धान्तों के स्थापन एव खण्डन रूपी बोने और काटने का कार्य करता है। आत्मा सबका प्रत्यक्ष करता है। तीसरे प्राण की गति तो दिखाई देती है, रूप नहीं दीखता।

### एक प्रद्भुत चक्र

द्वादश प्रधयदचक्रमेक त्रीसि नभ्यानि क उ तक्त्रिकेत। तस्मिन्त्सार्क त्रिशता न शंकवोऽपिताः वस्टिनं चलाचलास. ॥

१.१६४.४८, (अथर्व १०६४)

एक चक्र है, जिसमे बारह प्रधिया है, तीन नम्य है। उसमे ३६० कीले जड़ी हुई हैं, जो अत्यन्त चचल है। कौन इस चक्र को जानता है ?

यह सवत्सर रूपी चक्र है। वर्ष के बारह मास ही बारह प्रधिया हैं। वसन्त-ग्रीष्म, वर्षा-शरद, हेमन्त-शिशिर ये तीन ऋतुयुगल ही तीन नभ्य हैं। जिति ३६० कीलें वर्ष के ३६० अहोरात्र हैं। ये अहोरात्र रूप कीलक अत्यन्त चचल हैं, क्योंकि एक-एक करके व्यतीत हो जाते है।

आत्मानन्द ने इस पहेली की प्रथम इसी प्रकार की कालचक्र-परक व्याख्या कर फिर इसे अध्यात्मपरक भी घटाया है। अध्यात्म मे यह अद्मुत चक्र शरीर है। दस इन्द्रया, मन तथा बुद्धि ये बारह प्रविया है, जाग्नत्, स्वप्न तथा सुबुप्ति ये तीन अवस्थाए ही तीन नभ्य है। ३६० कीले हैं शरीरस्थ अनेक अस्थिया, मज्जाए या अस्थिसन्धिया।

### एक विशाल कौम्रा

दिञ्यं सुपर्गं वायसं बृहन्तमयां गर्मं दर्शतमोवधीनाम्। द्यमीयतो वृष्टिभिस्तर्पयन्तं सरस्यन्तमवसे जोहबीमि ॥

ऋग् १.१६४ ५२, (अथवें ७.३६.१)

मैं अपनी रक्षा के लिए कौए (वायस) को बारम्बार पुकारता हूं। वह कौआ आकाश में निवास करने वाला, स्विणिम पक्षों वाला, बहुत विशाल, जलों को ग्रहण करने वाला अर्थात् बहुत पानी पीने वाला, ओषधियों का दर्शन कराने वाला, चारों ओर के जगत् को वृष्टियों से तृष्त करने वाला तथा भ्रपार जलों वाला है।

८२. अथवंवेद मे इस मन्त्र का उत्तरार्ध इस प्रकार है-तत्राहतास्त्रीण शतानि शङ्कव. षष्टिश्च सीला अविचाचला ये।

यह कौआ या वायस सूर्य है। उपर्युक्त वर्णन सूर्य मे पूर्णंत घट जाता है। वह आकाशनिवासी है, किरणरूपी स्विणम पखों से युक्त है, विशाल इतना है कि ज्योतिर्विदों के अनुसार आठ लाख छियासठ सहस्र मील लम्बा इसका व्यास है। भूमिष्ठ जलों का पान भी करता है तथा वृष्टि करके ओषधि-वनस्पतियों को उत्पन्न करता है। वह सरस्वान् भी है, क्योंकि आकाश में बादलरूप में जल का समुद्र एकत्र कर लेता है, अथवा ताप या ज्योति का सागर होने से मरस्वान् है। वेद में अन्य भी हस, पत्रग आदि पक्षीवाची शब्दों से सूर्य को स्मरण किया गया है कि यह वायस पर्जन्य या प्राण भी हो सकता है। परमात्मा-पक्ष में भी इसकी सगति लग सकती है, जिसके लिए कहा गया है—'रसो वै स' (तें उ २ ६ १)।

### स्वर्ग पहुंचाने वाला रथ

प्राता रथो नवो योजि सस्निइचतुर्यु गस्त्रिकशः सप्तरिवमः। दशारित्रो मनुष्य स्वर्षाः स इष्टिभिर्मतिभी रह्यो मूत् ॥

ऋग् २१५.१

एक रथ है, जो प्रात काल जोड़ा जाता है। वह नूतन या प्रशसायोग्य है, साफ-मुथन है। उसमे चार जुए (युग), तीन चाबुके (कशा), सात रासें (रिश्मया) तथा दन पहिए (अरित्र) हैं। वह मनुष्यो के लिए हितकर तथा स्वर्ग पहुचाने वाला है। वह इच्छाओं और मितयों से चलाया जाता है।

मायण के अनुसार यह रथ प्रात.कालीन यज्ञ है। चार युग सोमरस निकालने के चार सिलबट्टे (ग्रावा), अथवा होता, उद्गाता, अध्वर्यु, ब्रह्मा रूपी चार ऋत्विज् हैं। तीन कशाए मन्द्र, मध्यम, उत्कृष्ट रूप तीन वाणिया है, अथवा तीन कशाओं से तीन सवन अभिन्नेत है। सात रिश्मया गायत्र्यादि सात छन्द है। दस पहिए दस ग्रह हैं, जो पापो से रक्षा करते हैं। यह यज्ञ मनुष्यों का हितकर तथा स्वर्ग देन वाला है ही। प्रायणीय, आतिष्य आदि इष्टियों से तथा मननीय स्तोत्रों से शब्दनीय (रह्मा) होता है। "

६३ द्रष्टव्य ऋग् ४.४० ५, १०.१८६.३

८४. द्रष्टव्य अथर्व, प्राणसूक्त ११४

५५ रथ रहणाद् रथो यज्ञ । स च नव । नूयते स्तूयते ऽत्रेति नव स्तुति-मान् । चतुर्युग , युज्यन्ते इति युगानि ग्रावाण , चत्वारि युगानि यस्य स तथोक्त , अध्वर्थ्वाद्यृत्विगभिप्रायं वा... दशारित्र अरिम्म पापेभ्यस्त्रा-यन्त इत्यरित्रा ग्रहा. दशसख्याका ग्रहा यस्य स तादश , चमसाध्वर्थ-भिप्राय था । बनुष्य: मनुष्याणां हित । स्वर्णा स्वर्गस्य दादा । सायण.

इस रथ की मानव-शारीर परक व्याख्या भी की जा सकती है। यह इन्द्र भर्यात् ग्रात्मा रूपी रथी का रथ है। रात्रि भर विश्वाम कर प्रात: चलने के लिए तैयार हो जाता है। ग्रन्य प्राणियों के शरीर-रथो की ग्रपेक्षा नवीन तथा प्रश्नंसनीय है। दो भुजाए तथा दो पैर ग्रथवा धर्म, ग्रथं, काम, मोक्ष इसके चार जुए है। मन, वाणी ग्रीर प्राण ये तीन कशाए हैं। पंच ज्ञानेन्द्रियां, मन तथा बुद्धि ये सात रासे है। दस प्राग्ण ही दस पहिए हैं। यह स्वर्ण या मोक्ष की प्राप्ति का साधन है। यशभावनाग्रो से (इब्टिभि:) तथा मतियो से चलाया जाता है

### छह भार उठाने वाला श्रवल बेल

षड् भारां एको श्रम्थरन् बिभित ऋतं विषष्ठमुप गाव ग्रागुः। तिस्रो महीरुपरास्तस्युरत्या गृहा द्वे निहिते दर्श्यका।।

ऋग् ३ ५६ २

एक विशाल बैस है, जो चलता नहीं, पर छ भार उठाये हुए है। उसके समीप अनेक गोएं ग्राती है। तीन विशाल घोडिया उसके निकट स्थित है, जिनमें दो गुहा में निहित ग्रर्थात् ग्रहश्य हैं ग्रोर एक दिखायी देती है।

सायण की व्याख्यानुसार यह बैल सवत्सर है, जो स्वय चलता नही, स्थिर रहता है। छह भार वसन्तादि छह ऋतुए है, जिन्हे वह धारण किये हैं। उनके सभीप ग्राने वाली गौए सूर्य-किरणे है, जो सवत्सर को व्याप्त किये रखती है। निकट स्थित तीन घोडिया पृथिबी, ग्रन्तिरक्ष ग्रीर द्यौ हैं, जिनमे एक पृथिबी स्पष्ट दिखायी देती है, तथा ग्रन्तिरक्ष ग्रीर द्यौ गुहा मे निहित है, ग्रथांत् स्पष्टत दिख्योचर नहीं होते।

ग्रध्यातम मे यह बैल प्राण है । छः भार हैं पच ज्ञानेन्द्रिया तथा छठा मन, जिन्हे यह धारण करता है । समीप भ्राने वाली गौए अन्य इन्द्रिया हैं। निकटिस्थित तीन घोडिया त्रिविध वाणिया है, जिनमे दो भ्रर्थात् मन स्थ भौर बुद्धिस्य वाणिया गुहानिहित हैं तथा तीसरी स्थूल वाणी प्रत्यक्ष श्रुतिगोचर होती है।

६. तुलनीय ग्रात्मान रियन विद्धि शरीर रथमेव तु । कठ० ३ ३ त य कुमार नव रथमचक मनसाकृगो । एकेष विश्वत प्राञ्चमपश्यमं-वितिष्ठिस ।। ऋग् १०.१३४.३

५७. अनड्वान् प्रारा उच्यते । अथर्व ११.४.१३

पन. प्राणा इन्द्रियो का भारक है, एतदर्थ द्रष्टब्य: खा- उ- ४.१ ।

## बैल के घोंसले में उत्पन्न सिर-पैर-विहीन शिशु

स जायत प्रथमः परत्यासु महो बुष्ने रजसो ग्रस्य योनौ । ग्रपादशीर्षौ गृहमानो ग्रन्तायोयुवानो वृषभस्य नीवे ।।

ऋग्४१११

महान् विश्व के मूल मे, इस लोक के घर मे, एक शिशु प्रजास्रों के मध्य में उत्पन्न हुन्ना है। वह चरणविहीन तथा सिरविहीन है, ग्रंपने पाश्वोँ को (कच्छप के समान) अन्दर ही अन्दर छिपा रहा है, बैल के बोसले में सिमटा बैठा है।

यह ग्रद्भुत शिशु ग्ररिस्यों द्वारा नवजात यज्ञान्ति है, जो इस लोक के यज्ञगृह में उत्पन्न होता है। यह ग्रारम्भ में ज्वालाहीन होने में ग्रशीर्ष है। यज्ञजुण्ड के मध्य में ग्ररिएयो द्वारा उत्पन्न होने के कारण इसका कोई ग्रधोवर्ती मूल भी नहीं होता, अत यह अपात् है। इसके ग्रग-प्रत्यग होते तो हैं, जो कि पश्चात् इसके विस्तीर्गा होने पर निकल भी आते हैं, पर इस समय यह उन्हें कछुए के समान अपने ग्रन्दर ही समेटे होता है। कामनाओं का वर्षक होने से यज्ञ ही वृषभ या बैल है, उसका नीड यज्ञजुण्ड है, उसमें यह सिमटा बैठा होता है।

अथवा यह शिशु वैद्युताग्नि है। वह अन्तरिक्ष-लोक के घर मे उत्पन्न होता है। विस्तीर्ण रूप मे प्रकट न होने से वह सिर तथा चरणो से विहीन है और अपने पार्श्वों को अन्दर ही सकुचित किये होता है। वृषभ वर्षक मेघ है जिसके नीड मे यह सकुचित हुआ स्थिर रहता है। द

अध्यातम मे वृषंभ जीवातमा है, उसका नीड यह शरीर है। उसमे उत्पन्न शिशु प्राण है। वह प्रत्यक्ष सिर-पैरो से रहित है, यद्यपि शक्तिरूप मे वे उसके अन्दर प्रच्यक्ष है, मानो वह एक कछूवा है। "

# चार सींग और तीन पर धारी बृषभ

चत्वारि शुक्का त्रयो अस्य पादा द्वे शोशें सप्त हस्तासो अस्य । त्रिधा बद्धो वृषभो रोरवीति महो देवो मर्त्या आविवेश ॥ ऋग् ४.४६.३ (यजु १७ ६१)

एक वृषभ है, जिसके चार सीग हैं, तीन पैर हैं, दो सिर हैं, सात हाथ हैं। तीन स्थानों से बंधा हुआ वह बहुत श्रविक बोल रहा है। वह एक महान् देव है, जो मनुष्यों में प्रविष्ट हुआ है।

दह उक्त दोनों व्याख्याओं के लिए द्रष्टव्य इस मन्त्र का सायग्-भाष्य। १०. प्राणी वै कूर्म । अत ७.५.१.७

इस पहेली के ग्रनेक समाधान किये गये हैं। निरुक्त के ग्रमुसार यह वृषभ यज्ञ है। चार वेद ही उसके चार सींग हैं। प्रातः, मध्यान्ह तथा साय के तीन सवन ही तीन पैर हैं। प्रायणीय तथा उदयनीय उसके दो सिर हैं। गायग्यादि सात छन्द सात हाथ हैं। वह यज्ञ रूप वृषभ मन्त्र, ब्राह्मण, कल्प इन तीन खूटों से बधा हुआ है। यज्ञ में होने वाला मन्त्रपाठ ही उस वृषभ का बोलना है।

पतजिल ग्रपने महाभाष्य मे इसका निम्न हल प्रस्तुत करते हैं। यह वृषभ शब्द है। शब्द के चार भेद नाम, आख्यात, उनसर्ग ग्रौर निपात ही इसके चार सींग हैं। भूत, भविष्य, वर्तमान काल ही तीन पैर हैं। सुप् ग्रौर तिङ्दो सिर हैं। सात विभिक्तया सात हाथ है। उरस्, कण्ठ ग्रौर सिर इन तीन स्थानों में बधा हुग्रा वह बोल रहा है, यत. तीनो स्थानों की सहायता से उच्चरित होता है।

सायण का कथन है कि इस सूक्त के ग्रग्नि, सूर्य, अप्, गो तथा घृत ये पाच देवता होने से यह मन्त्र पचधा व्याख्यात हो सकता है। यज्ञात्मक ग्रानित्या सूर्य के पक्ष में उसने व्याख्या प्रदिक्तित भी की है। यज्ञ-परक व्याख्यात निरुक्त का ही ग्रनुसरण करता है, केवल दो सिर यास्कोक्त प्रायणीय तथा उदयनीय के स्थान पर ब्रह्मौदन तथा प्रवर्ग्य कहे गये है। सूर्य-परक व्याख्यात इस प्रकार है—"चार दिशाएं चार सीग है, तीन वेद तीन पैर हैं, अहोरात्र दो सिर हैं, सात रिश्मया ग्रथवा षड् विलक्षण ऋतुए तथा एक साधारण ऋतु सात हाथ हैं, तीन क्षित्यादि लोको में अग्न्यादि रूप से सबद्ध है, ग्रथवा ग्रीष्म, वर्षा, हेमन्त इन तीन द्वारा तीन रूपो से बद्ध है। वर्षक होने से वह वृषभ है तथा वृष्ट्यादि द्वारा शब्द भी करता है। सब मनुष्यों को प्राप्त होकर उनका नियत्रण करता है।"

यजुर्वेदभाष्य मे इस मन्त्र की उबट ने दो व्याख्याए दी हैं, एक यज्ञ-परक और दूसरी अब्दग्रामपरक । महीघरभाष्य मे तीन व्याख्याए है, दो यज्ञ-परक और एक अब्दग्रामपरक । यज्ञपरक एक व्याख्या निष्कत का ही अनुसरण करती है । दूसरी के अनुसार चार सीग हैं बह्या, उद्गाता, होता और अध्वर्यु ये चार ऋत्विज्, तीन पैर ऋग्, यजु, साम हैं, दो सिर हविधान तथा प्रवर्ग्य हैं, सात हाथ सप्त होता या सप्त छन्द है, प्रात.सबन मार्घ्यान्दन. सवन तथा तृतीय सवन इन तीन से वह वद है। शब्दग्रामपरक व्याख्या प्राय. पत्रजलि

६१. द्रष्टब्या निरु १३.७

६२. महाभाष्य, आङ्गिक १, व्याकरणाध्ययनप्रकोजनप्रकरण ।

की व्याख्या के समान है। केवल इतना अन्तर है कि पतजिल ने तीन कालों को तीन पैर माना है, किन्तु यहा उनके साथ विकल्प-रूप में प्रथम, मध्यम तथा उत्तम पुरुष को भी तीन पैर कहा है। दो सिर उवट ने नाम और आख्यात तथा महीधर ने कार्यता-व्याङ्ग्यता कहे हैं, जबिक पतजिल ने सुप्-तिङ्माने है। जिन तीन स्थानों में वह शब्द-रूप वृषभ बद्ध है वे पतजिल ने उरस्, कण्ठ एव सिर कहे हैं, किन्तु उवट तथा महीधर ने एकवचन, द्विवचन, और बहुवचन माने हैं।

इन व्याख्याओं के अतिरिक्त शरीर में यह वृष्य प्राण हो सकता है। अन्त:करण-चतुष्टय इसके चार सीग है। व्यान, उदान, समान तीन पैर है। प्राण, ग्रपान दो सिर है। पच ज्ञानेन्द्रिया, मन एव बुद्धि ये सात हाथ है। उत्तमान, मध्यान तथा निम्नान इन तीनों स्थानों में बधा हुआ वह श्वासो-च्छ्वास द्वारा अथवा वाणी द्वारा शब्द कर रहा है। इस पहेली की ब्रह्मादि-परक इतर व्याख्याए भी सभव हैं।

#### माकाश में उड़ने श्रौर रंग बदलने वाला बैल

उक्षा समुद्रो प्ररुषः सुपर्गः पूर्वस्य योगि पितुराविवेदा । मध्ये दिवो निहितः पृष्टिनरहमा, वि चक्रमे रजसस्पात्यन्तौ ॥

ऋग् ५.४.७.३, (यजु १७.६०, तै स ४६.३.३)

एक बेल (उक्षा) है, उसे समुद्र भी कहते है। रग लाल है, सुन्दर पख हैं। पूर्व दिशा में स्थित ,िपता के घर में प्रविष्ट है। कभी उडता-उडता आकाश के मध्य में चला जाता है, तब चितकबरा हो जाता है। इसका नाम अश्मा (पत्थर) भी है। बड़े-बड़े कदम रखता है, इस लोक के पूर्व-पश्चिम दोनो प्रान्तों का प्रहरी है।

यह बैल प्राची मे उदित सूर्य है। यह उक्षा इस कारण है, क्यों कि प्राप्त प्रभातकालीन सौम्य प्राण से सब जड-चेतन को सिक्त करता है ( उक्ष सेचने)। रिश्मयों का सागर होने से यह समुद्र है। रग लाल है ही। पूर्व से पिश्चम की ओर पक्षी के समान उड्डयन करने से सुपण है। मध्याकाश में पहुचकर चितकबरा या सात रगों वाला हो जाता है, श्रौर जगत् में सर्वत्र अपने तेज से व्याप्त होने के कारण अश्मा कहलाता है (अशूङ् व्याप्ती)। वामन विष्णु होकर बड़े-बडे तीन चरणन्यास करता है, शाकपूणि के अनुसार पृथिवी-अन्तरिक्ष

१३. अनज्बान् प्राम उच्यते । अथवं ११.४.१३

६४. प्राणः प्रजानामुदयत्येष सूर्यः । प्रश्न १ ८

और **श्वौ** मे, तथा और्णवाभ के मत मे उदयाकाश, मध्याकाश तथा पश्चिमा-काश में। <sup>११</sup> यह प्रहरी के समान प्रातः पूर्व में तथा साय पश्चिम मे आकर स्थित होता है।

## पिता-माता के लिए महिष और मृग पकाने वाला युवक

ग्रर्भको न कुमारकोऽधि तिष्ठन्नवं रथम्। स पक्षन्महिषं मृगं पित्रे मात्रे विभुक्तुम्।।

ऋग् ८ ६६. १४ (ब्रथर्व २० ६२. १२)

एक प्राणी है, जो ग्रल्प-शरीर कुमार के समान नवीन रथ पर ग्रारूढ होता है। वह पिता-माता के लिए व्यापक कर्म वाले महिष (भेसे) ग्रीर मृग (हरिया) को पकाता है।

ऋचा इन्द्रदेवताक होने से यह प्राग़ी इन्द्र है। अधिदेवत दृष्टि ये यह इन्द्र ग्रादित्य है, जो ज्योतिर्मय नवीन रथ पर ग्रारूढ होकर ग्राकाश में अवतीर्ण होता है। पिना-माना द्यावापृथिवी ग्रथवा जगत् के स्त्री-पुरुष हैं। भेसे के समान ऋष्णवर्ण होने से तथा हरिण के समान ग्राकाश में दौड़ते फिरने से मेघ ही महिष एव मृग है। महिषाकृति तथा मृगाकृति धारण करने से भी यह महिष तथा मृग कहला सकता है। यह विभुक्त है, क्योंकि श्रोषधि-बनस्पतियों के उत्पादन, प्राणप्रदान ग्रादि विविध व्यापक कर्मों को करता है। इन्द्र द्वारा इस महिष तथा मृग को पकाने का ग्रभिप्राय है मेघ को वर्षोन्मुख करना। "

६५ इद विष्णुर्विचक्तमे त्रेधा निदधे पदम् । ऋग् १२२.१७ । त्रिघा निधत्ते पद पृथिव्यामन्तरिक्षे दिवीति शाकपूणि । समारोहणे विष्णुपदे गयशिर-सीत्यौर्णवाभ । निरु १२१६

६६. सायण ने महिष का निषण्टु (३३) के अनुसार महान् अर्थ लेकर महिष को मृग का विशेषण माना है।

६७. स इन्द्र. महिष महान्त मृग मृगवदितस्ततो धावन्त सर्वेमृंग्य वा विभुकतु बहुकर्माश मेघ पक्षत् पर्चात, वृष्टचभिमुख करोतीत्यर्थः—सायगा।
His Mother and his Sire: Earth and Heaven. The Buffalo is the dark rain-cloud which Indra pierces with his lightning, or perhaps the demon Vala is intended.—Griffith.

इस पहेली से इन्द्र के लिए सौ महिषों (भैसों) के पकाये जाने (ऋग् ६.१७११) तथा इन्द्र द्वारा तीन सौ महिषों का मास साथे जाने (ऋग् ५.२६.८) की भी व्याख्या हो जाती है।

ग्रध्यात्मदृष्टि से इन्द्र ग्रातमा है, जो शरीर रूपी नवीन रथ पर ग्रिषिष्ठत होता है। महिष तमोगुण का तथा मृग रजोगुण का प्रतीक है। एवं महिष तमोस्य मन तथा मृग रजोम्य मन हुग्रा। ग्रात्मा जगत् के माता-पिताग्रो के लाभार्थ उनके तमोम्य तथा रजोम्य मन को परिपक्व " करके सत्त्वगुण-युक्त करता है। विविध सकल्पो तथा कर्मों वाला होने से मन विभुक्त है। "

## सात दोग्धाम्रों से दुही जाने वाली गौ

बुहन्ति सप्तैकामुप द्वा पञ्च सृजतः । तीर्थे सिन्धोरिध स्वरे ॥ ऋग् ८, ७२,७

एक गौ है, जिसे सात दोग्धा दुहते है। उन सात मे दो ऐसे हैं जो शेष पाच को दुहराने की प्रेरगा भी करते रहते है। वह दोहन सिन्धु के तीर्थ पर स्वर नामक स्थान मे होता है।

यह गौ यज्ञाग्ति है। सात ऋत्विज् सात दोग्धा है। इनमे से ग्रध्वर्यु तथा प्रतिप्रस्थाता शेष पाच ब्रह्मा, होता, उद्गाता, ग्राग्नीध्र तथा प्रस्तोता को कार्य के लिए प्रेरणा भी करते हैं "। यह दोहन सिन्धु के तीर्थ पर होता है।

६८. द्रष्टव्य : ऋग् १०.१३५३, कठ ३.३।

६६. पशु-पक्षियो के नामो द्वारा किसी प्रवृत्ति को सूचित करने की शैली वेद म अन्यत्र भी प्राप्त होती है। यथा—'उलूकयातु शुशुलूकयातु जिह स्ब-यातुमृत कोकयातुम्। ऋग् ७.१०४. २२। सिमन्द्र गर्दभ मृण नुबन्त पापयामुया। ऋग् १.२६ ५

१०० तुलनीय यो मा पाकेन मनसा चरन्तम्, ऋग् ७.१०४ ८। पाकेन पक्वेन शुद्धेन मनसा-सायगा। वेद मे परिपक्व होने का वहुत महत्त्व माना गया है। सज्जनों को पाकशंस (ऋग् ७.१०४.६) पाक-स्थामा (ऋग् ६ ३.२१) ग्रादि नामो से स्मरण किया है, जो ग्रपाक (ग्रप्रक्व) है, उन्हें कात्रु कहा है तथा उनसे रक्षा की प्रार्थना की है (ऋग् ६.२.३५)। देवो को परिपक्वो का पक्षपाती ग्रथवा स्वय परिपक्व कहा है (पाकत्रा स्थन देवा, ऋग् ६.१६.१५। हे देवा. यूय पाकत्रा पाकेषु विषक्वप्रक्षेषु स्तोतृषु स्थन भवथ। यद्वा प्रथमार्थ त्रा प्रत्ययः। पाकत्रा पाकत्रा पाकाः परिपक्वज्ञाना भवथ-सायगा)।

१०१. द्रष्टव्य : यजु ३४.३

१०२ उक्त ऋत्विज् हमने सायगा के अनुसार लिखे हैं, यद्यपि उसने उद्गाता के स्थान पर यजमान को लिया है, तथा उसकी व्याख्या भी कुछ भिन्न

सिन्धु यज्ञ है, यतः यह स्वर्गादि फल का स्यन्दन करता है<sup>101</sup>। उसका तीर्थ हैं यज्ञग्रह । उस तीर्थ मे भी स्वर वेदिस्थान हैं, जहां बैठकर ऋत्विज् नल् स्वरण या मन्त्रोच्चारण करते हैं<sup>104</sup>।

ग्रथवा, यह गौ ग्रन्तिरक्षस्य मेघमाला हो सकती हैं "। उसे दोहने वाले प्रयात् उससे वर्षा कराने वाले सात दोग्धा होंगे सूर्यं, विद्युत्, पृथिकी, जल, वायु, ग्रांग्न, ग्रांकाश। इनमें से प्रथम दो शेष पाच को प्रेरए। करते हैं, क्योंकि ये ही पृथिक्यादि को वर्षा के ग्रनुकूल बनाते हैं। यह दोहन सिन्धु के तीर्थं भर्थात् ग्रांकाश के तट पर स्वरपूर्वक या विद्युद्गर्जनरूपी शब्द के साथ होता है।

ग्रध्यातम मे शरीरस्थ प्राण्-शक्ति गौ है'"। मन, बुद्धि तथा पंच जाने-निद्रया ये सात दोग्धा उससे दूध दुह रहे हैं. ग्रपने-ग्रपने प्रकार की शक्ति पा रहे हैं। " इनमें ने प्रथम दो मन तथा बुद्धि शेप पाचों को दोहने की प्रेरणा भी करते हैं। यह दोहन सिन्धुद्यों के तीर्थ ग्रर्थात् स्नायुजालों के केन्द्र मस्निष्क में होता है, जिसका नाम स्वर है। "

श्रवा शरीर में वाक्शित गौ है। " सातो इन्द्रिया उसे दुहती हैं, श्रवित् श्रपने द्वारा श्रानीत ज्ञान को उसमें कहलाती हैं। मन जो विचार करता है, वाणी ही उमें प्रकट करती है। बुद्धि जो बोध कराती है वाणी ही उमें प्रकट करती है। बुद्धि जो बोध कराती है वाणी ही उमें प्रकट करती है। इसी प्रकार चक्षु, श्रोत्र, नासिका, जिल्ला, त्वचा जो-जो ज्ञान मस्तिष्क में लाती हैं, वाणी ही उन्हें प्रकट करती है। इनमें मन श्रौर बुद्धि शेष पाच को प्रेरित करने वाले भी है। यह दोहन श्रवीत् वाणी द्वारा ज्ञान का

है। ऋग्२१.२ मे सात ऋत्विज् निम्न हैं-होता, पोता, नेष्टा, अग्नीघ्, प्रशास्ता, अध्वर्यु और ब्रह्मा।

१०३. सिन्धुः स्यन्दनात् । निरु. ६. २४

१०४. स्व शस्दोपतापयोः ।

१०४ तुलनीय: उपह्नये सुदुषां घेनुमेता सुहस्तो गोभुगुत दोहदेनाम् ,
ऋग् १,१६४ २६ । वृष्टधा प्रीरायित्रीं मेचलक्षरा वेनुम्—सामण

१०६ सिन्धु=समुद्र=ग्राकाश । नि. १, ३

१०७. प्राशो हि गी: । शत. ४. ३. ४. २४

१०८. तुलनीय: छा.उ. ५. १ प्राण के श्रेष्ठ होने तथा सब इन्द्रियों के प्राण से ही शक्ति पाने की कथा।

१०६. सुऋ गतौ। जहां से तथा जिसकी घोर शोभन प्रकार से स्नायु (Nerves) गये हुए हैं।

११०. वाग् वे वेतु: । गो. पू. २.२१; ता. ब्रा. १८. ६. २१

प्रकाशन सिन्धु के तीर्थ पर 'स्वर' मे होता है। सिन्धु शब्द है,'' उसका तीर्थ-स्थान या उत्पत्तिस्थल स्वर धर्यात् स्वरसंस्थान है, जिसमें कण्ठिवल से लेकर कंठिपटक (Larynx), काकल (Glottis), स्वरतन्त्री (Vocal chord), प्रिमकाकल (Epiglottis), नासिकाविवर, मुखविवर, कठ, तालु, जिल्ला ग्रादि ग्रंग मा जाते हैं। जब धारमा बुद्धि के साथ मिल मन को शब्दोच्चारण का ग्रादेश देता है, तब मन से प्रेरित मास्त उरस् से उठता है, ग्रीर कण्ठिवल से होकर उपर्युक्त श्रगो की सहायता से शब्द को उच्चरित करता है<sup>११२</sup>।

# वृक्ष पर बंठी हुई गौ

वृक्षे वृक्षे नियतामीमयव् गौस्ततो वयः प्र पतान् पूरुवादः । प्रवेदं विद्यं भुवनं भयात इन्द्राय सुन्वद् ऋवये च शिक्षत् ॥

ऋग् १८.२७. २२

वृक्ष-वृक्ष पर एक-एक गौ बैठी हुई रभा रही है। उसमे से बहुत से पक्षी निकल रहे हैं, जो पुरुषों को खा जाने वाले हैं। यह देख कर सारा भुवन भय-भीत हो उठा है, श्रौर वह इन्द्र का पूजन तथा ऋषियों को दान करने लगा है।

यह बृक्ष, गौ ग्रौर पुरुषभक्षी पक्षी क्या है? ग्रिधिभूत में बृक्ष धनुष है, यतः वह बाणों से झत्रुग्नों का द्रश्चन करता है। गौ उस पर ग्रारोपित प्रत्यचा है। उस प्रत्यंचा से निकलने वाले पुरुषभक्षी पक्षी बाण हैं। यह युद्ध का दृश्य है। सब योद्धान्नों के पास धनुष हैं, सब पर प्रत्यचा चढी है, सबकी प्रत्यंचान्नों से संहारक बाण निकल रहे हैं। इस भयावह दृश्य को देखकर सब जन भयभीत हो उठते हैं!! ।

ग्रिविदेवस पक्ष मे यन्तरिक्ष वृक्ष है, क्यों कि इसमें मेघ का अञ्चन किया जाता है। उस पर बैठी हुई रभाने वाली गौ माध्यमिक वाणी है। उससे श्रोले

१११. महाभाष्य मे पतञ्जलि ने सिन्धवः का ग्रर्थ शब्दविभक्तिया किया है।
ग्राहिक १, व्याकरणाध्ययनप्रयोजन-प्रकरणाः

११२. द्रष्टव्य: पा शि. श्लोक ७

११३. ज्यापि गौरुच्यते । भव्या चेतु ताद्धितम्, सभ चेत्न गव्या गमयति इषूनिति । 'वृक्षे वृक्षे नियतामीमयद् गौः ततो वयः प्रपतान् पूरुषादः' वृक्षे
वृक्षे धनुषि घनुषि । वृक्षो वरुचनात्, वृत्वा क्षा तिष्ठतीति वा ।
... विरिति शकुनिनाम वेतेगंतिकर्मसः, ग्रथापि इषुनामेह भवत्येतस्मादेव । निरु. २.६

रूपी पुरुषभक्षी पश्ची या बागा भूमि पर गिरते हैं। घोर गर्जन-तर्जन-वर्षण से सब भयभीत हो जाते हैं।

ग्रन्यातम में शरीर वृक्ष है ", क्यों कि इसका व्रश्चन होता है, या यह मरण-धर्मा है। उसमे ग्रवस्थित गौ वाणी है। उस वाणी से निकलने वाले पक्षी शब्द है, जो पुरुषभक्षी ग्रर्थात् नास्तिक पुरुषों को परास्त करने वाले हैं।

#### उल्टी लीला

इदं सु मे जरितरा चिकिद्धि प्रतीपं शापं नद्यो वहन्ति । लोपाशः सिंह प्रत्यञ्चमत्साः कोष्टा वराहं निरतक्त कक्षात् ॥

ऋग् १०.२५ ४

हे भाई स्तोता, इस मेरी पहेली को घ्यान से बूओ। निदया विपरीत दिशा मे पानी बहा रही है। मृग सिंह को पकड़ने के लिए दौड़ रहा है। गीदड शूकर को गुल्म से बाहर खदेड रहा है<sup>175</sup>।

विपरीत दिशा में पानी बहाने वाली नदिया शरीर की रक्त-नाड़िया है। ग्रन्य नदियों में तो ऊपर से नीचे की ग्रोर पानी बहता है, पर इन नाड़ियों में नीचे से ऊपर की ग्रोर भी रक्त प्रवाहित होता है'' । फिर, मृग सिह को पकड़ने के लिए दौड़ता है। सिह ग्राग्न है, " मृग वनस्पति या इन्धन है। यज्ञ में इन्धन ग्राग्न की ग्रोर जाता ही है। तीसरे, गीदड श्रूकर को गुल्म से बाहर खदेड़ता है। गीदड या कोव्टा मध्यम-स्थानीय इन्द्र ग्रथवा वैद्युताग्नि है, क्यों कि वह ग्राक्रोश या गर्जन करता है। वराह मेच हैं "। इन्द्र उसे ग्राकाशरूपी गुल्म से खदेड कर नीचे बरसा देता है "।

११४. तुलनीय . ऋग् १.१६४ ४१;५.५३.२

११४ वृक्षं दारीरम्, निरुं१४.३०; वृद्य्यते इति वृक्षो देह:, ऋग् १.१६१ २० का सायणभाष्य ।

११६ शापम् उदकम् । लुप्यमान तृणमश्नातीति लोपाशो मृगः । प्रत्यञ्चम् प्रातमानं प्रति गच्छन्त सिंहम् अत्सा प्रत्यारीत् आभिमुख्येन गच्छति । तथा क्रोष्टा शृगालः वराह बलवन्तमपि श्रूकरं कक्षात् अतिगहनदेशात् निरतक्त निर्गमयति । सायण

१९७. सुलनीय को ग्रस्मिन्नापो व्यवधात्. ऊर्घ्वा ग्रवाची. पुरुषे तिरइची: । श्रथर्व १०२.११

११८ द्रष्टव्य ऋग् १.६५५.

११६. वराहो मेघों भवति वराहार । निष्. ५.४

१२०. तुलनीय विघ्यद् वराह तिरो ग्रद्रिमस्ता । ऋग् १.६१.७

#### युवक को वृद्ध ने निगल लिया

विध् दद्रार्श समने बहुनां, १२१ युवानं सन्तं पलितो जगार । वेवस्य पश्य काव्यं महित्वा श्रद्धा ममार सङ्घाः समान ।।

ऋग् १०.५५.५, (साम. पू. ३ १०.३, अथर्व ६ १०.६)

प्रकम्पनशील तथा युद्ध में बहुतों का दमन करने वाले एक युवक को श्वेत बालों वाले वृद्ध ने निगल लिया। देव का महत्त्व तथा चमत्कार देखों, जो कल जीवित था, वह ग्राज मरा पड़ा है।

निरुक्त में इस पहेली की सिक्षप्त अधिर वित तथा अध्यात्म व्याख्या दी गर्य। है '''। अधिर वित पक्ष में युवक विधु चन्द्रमा है, पके बालो वाला वृद्ध सूर्य है। इन दोनों का मानो युद्ध हो रहा है। राश्रि में चन्द्रमा प्रबल हो जाता है, और आकाश में विजयोल्लास के साथ चमकता है, तथा दिन में सूर्य प्रबलता प्राप्त कर लेता है, और विजयी हो अपनी रिश्मया चारों ओर विस्तीर्ग कर देता है। यह मन्त्र प्रातः सूर्य के गगन में कुछ ऊचा चढ जाने के पश्चात् बोला गया है, जब वह लालिमा को छोड श्वेत हो जाता है। सूर्य अपनी अनुपम आभा के साथ गगन में उदित हो गया है, और एक और चन्द्रमा निस्तेज मृत सा पड़ा है। उसे देख द्रष्टा कहता है कि इस चमत्कार को देखों, पके बालों वाले एक वृद्ध ने युवक को निगल लिया।

ग्रध्यात्मपक्ष में युवक यह शरीर है, जो सचर्षों में बहुतों का दमन करने वाला है। वृद्ध ग्रात्मा है, जो ग्रजर-ग्रमर एवं सनातन है। दिन में जागते हुए शरीर प्रवल रहता है, तथा इसी की महिमा दृष्टिगोचर होती है। परन्तु रात्रि ग्राने पर यह निद्रा के वशीभूत हो मृततुल्य होकर पड जाता है, मानो ग्रात्मा ने उसे निगल लिया। इस समय शरीर की इन्द्रिया ग्रादि बाह्य शक्तिया ग्रात्मा में केन्द्रीभूत हो जाती हैं, तथा ग्रात्मा की प्रबलता प्रतीत होती है। कैसा चमत्कार है। यह हाड़-मास का पुतला शरीर जादूगर के समान कैसे ग्रद्भुत वीरता के कार्य कर रहा था, वही इस समय मरा-सा यडा है।

सायरा के अनुसार पुरुष युवक है, काल वृद्ध है। काल सदा से चला आ रहा है, सनातन है। उसकी तुलना में पुरुष आज ही उत्पन्न हुआ है, एवं युवक

१२१. भ्रथवंदेद मे 'समने बहूना' के स्थान पर 'सलिलस्य पृष्ठे' पाठ है।

१२२. विधु विधमनशील, दद्वार्ण दमनशील युवान चन्द्रमसं पलित आदित्यो गिरति, सद्यो भ्रियते स दिवा समुदितेत्यधिदैवतम् । अथाध्यात्मम्, विधु विधमनशीलं दद्रार्ण दमनशील युवान महान्त पलित ग्रात्मा गिरति रात्रो । निरु. १४.१८

है। पुरुष इतना शक्तिशाली है कि संग्राम में भनेको शत्रुषों का दमन कर सकता है। पर काल के समुख उसका वश नहीं चलता। कल जो जीवित था, वह ग्राज मृत हुग्रा पड़ा है।

इस पहेलों की व्थाख्या चन्द्रग्रहणपरक भी हो सकती है। युवक, जिसे मन्त्र में विधु शब्द से स्मरण किया है, चन्द्र है। राहु (विधुन्तुद) वृद्ध है, जो उसे निगल जाता है। चन्द्रमा सूर्य में प्रकाश पाता है। जब वह इस दशा में जाता है कि सूर्य और चन्द्रमा के मध्य में पृथिबी द्या कर सूर्य से चन्द्रमा पर द्याने वाले प्रकाश को रोक लेती है, तब वह प्रकाशित नहीं होता, एवं चन्द्रग्रहण हो जाता है। वैज्ञानिक परिभाषानुसार वह कोणिविशेष ही राहु है, जिसमें पृथिवी मध्य में ग्रांकर सूर्य से चन्द्रमा पर ग्रांने वाले प्रकाश को निरुद्ध करती है ।

## चार चोटियों वाली युवति

चतुष्मपर्वा युवतिः सुपेशा घृतश्रतीका वयुनानि वस्ते । तस्यां सुपर्णं वृषर्णा निषेद्वतुः यत्र देवा दिधरे भागधेयम् ॥

ऋग् १० ११४ ३

एक युवित है, उसकी च'र चोटिया है। वह सुरूपवती है, मुख पर घृत लगाये है, वयुन की साडी पहने है। उस युवित के सिर पर वर्षा करने वाले दो पक्षी स्थित हैं। उसी के द्वारा देव ग्रपना-ग्रपना भाग प्राप्त करते है।

सायगा के अनुसार यह युवित यज्ञवेदि है। चतुष्कोगा होने से वह चार चोटियो वाली है, अलकृत होने में सुरूपवती है, घतहिब से युक्त होने के कारण घृतप्रतीका है। वयुन अर्थात् वेदमन्त्र या यज्ञविधिया ही उसकी साड़ी हैं। उस वेदि पर स्थित दो पक्षी है याज्ञिक पित-पत्नी या यजमान और बह्या, जो दोनों ही हिव की वर्षा करते रहते हैं। उस वेदि द्वारा ही अग्न्यादि देव अपने-अपने हिवर्भाग को पाते है।

इसी भाष्यकार की दूसरी व्याख्या को ले तो यह युवित श्रोपनिषदी वाक् है। नाम, श्राख्यात, उपसर्ग श्रौर निपात ही उसकी चार चोटियां हैं। देदीप्य-मान वर्णावयवो वाली होने से वह घृतप्रतीका है। वयुन श्रथात् ब्रह्मज्ञान उसकी साड़ी है। उसमें स्थित दो पक्षी जीवात्मा तथा परमात्मा हैं, जिनका वह वर्णन करती है।

१२३. वेद में राहु के लिए द्रष्टब्य: ऋग् ५.४०; ग्रथर्व १६. ६. १०

## समुद्रशायी सुपर्ण

एकः सुपर्गः स समुद्रमाविवेश, स इदं विश्वं भुवनं विषये । तं पाकेन मनसापद्यमन्तितस्तं माता रेढि सउ रेढि मातरम् ॥

ऋग् १०. ११४.४

एक सुपर्ण ( सुन्दर पक्षो वाला पक्षी या गरुड ) है, वह समुद्र के अन्दर प्रविष्ट है। वह इस समस्त भुवन को देख रहा या प्रकाशित कर रहा है। उसके विषय में निकट हो परिपक्व मन से मैंने यह देखा है कि उसे माता चाट रही है और वह माता को चाट रहा है।

यह मन्त्र निरुक्त मे मध्यम-स्थानीय देव (वायु) परक व्याख्यात है<sup>'२४</sup>। सायगा ने इसकी वायु, प्रागा तथा परमात्मा परक तीन व्याख्याए प्रस्तुत की हैं। इस पहेली के निम्न समाधान हो सकते हैं।

१ सुपर्ण मध्यमस्थानीय देव वायु है, यत वह शोभन प्रकार से उडता या सचार करता है। वह अन्तरिक्षरूपी समुद्र मे प्रविष्ट है तथा सब भूतजात पर अनुग्रह-दिष्ट रखता है। माता माध्यिमक वाणी है। दोनो एक दूसरे को चाट रहे हैं अर्थात् वृष्टिकमं मे परस्पर निर्भर है।

२ सुपर्ण प्राण् है। वह शरीर रूप समुद्र मे प्रविष्ट है। सारे शरीर पर दिष्ट रख उसे सचालित करता है। माता वाणी है। वह प्राण् को चाटती है, तथा प्राण् उसे चाटता है। स्वप्नकाल मे प्राण् वाणी को चाट लेता है, ग्रत. मनुष्य बोलता नही। ग्रध्ययन-काल में वाणी प्राण् को चाट लेती है, ग्रत: वाग्व्यापार स्पष्ट श्रुतिगोचर होता है<sup>। स</sup>।

३ सुपर्ण परमात्मां है। विशाल ब्रह्माण्ड समुद्र है, जिसमे वह प्रविष्ट है। वहा प्रविष्ट हुन्ना वह समस्त लोकलोकान्तरों को देख रहा है। माता जगत्प्रपच की उपादान-कारणभूत प्रकृति या परमाणुसहित है। दोनो एक-दूसरें को चाटते ग्रर्थात् सृष्ट्युत्पत्ति के लिए परस्पर ग्रंपेक्षा करते हैं।

४. यह मन्त्र यज्ञ-प्रकरण में है। ग्रतः ग्रग्नि भी सुपर्ण हो सकती है। यज्ञ में एक वेदि सुपर्णाकृति होती भी है। वह ज्वालारूपी पंखो से उड्डयन

१२४. द्रष्टव्य निरु. १०.४४

१२४ तं प्राणं माता वाक् रेढि, वाक् प्रागोऽन्तर्भवतीत्यर्थः । स्वापे हि वाग्व्या-पारो न द्ध्यते, प्राण्व्यापारस्तु दक्ष्यते । म्रध्ययनकाले वाख्यापारो दण्टः । सह प्राणो हि मातरं वाच रेढि-सायण । ऋक् प्रा. १.१ भी द्रष्टव्य वाक्षाण्योर्यश्च होमः परस्परम् ।

१२६. सुपर्गः पक्षवान् निराघारसंचार्येक. प्रारावायुः परमात्मा वा । सायगा

करता है। वह यज्ञरूप समुद्र मे प्रविष्ट हुआ है। माता यज्ञवेदि है। अग्नि तथा यज्ञवेदि दोनो परस्पर चाट रहे हैं।

प्र. सुपर्ण ग्रादित्य हैं '' । वह किरणरूप पखों से ग्राकाश मे उड़ रहा है । बुलोकरूपी समुद्र में स्थित है । सौर जगत् के सब ग्रहोपग्रहो पर ग्रनुग्रह-इंटिट रखता है । माना उषा है । वह उषा को चाट रहा है, तथा उषा उसे चाट रही है ।

६. चन्द्रमां मुपर्गा है। वह अन्तरिक्षरूपी समुद्र मे प्रविष्ट है। सब भुवन को देखता या प्रकाशित करता है। माता पृथियी है। वह चन्द्रमा को चाटती है अर्थात् अपने स्रोषिध-वनस्पति रूप मुखो से चिन्द्रकामृत का आस्वादन करती है। चन्द्रमा उसे चाटता है, अर्थात् उसके निकट रहता हुआ उसकी परिक्रमा करता है।

७ संवत्सर भी ' सुपर्श है। वह इस भूगोल रूप समुद्र में प्रविष्ट है । उत्त-रायगा-दक्षिगायन रूप दो पक्षों से उड रहा है। माता पृथिवी है, यत. उसके सूर्य की परिक्रमा करने से ही सवत्सर का निर्माग होता है। पृथिवी तथा सवत्सर दोनो एक-दूसरे को चाट रहे है, ग्रर्थात् परस्पर उपकारक है।

#### केशी भगवान् का विष-पान

वायुरस्मा उपामन्यत् पिनब्टि स्मा कुनन्नमा । केशी विषस्य पात्रेण यद्गुद्रोणापिबत् सह ॥ ऋग् १०१३६.७

जटाबारी केशी भगवान् हैं, वे रुद्र के साथ प्याले से (पात्रेण) विष-पान करते हैं। उस विष को इनके लिए कुनंनमा नाम की ग्रप्सरा ने पीसा है ग्रीर वायु ने मधा है।

यह केशी सूर्य है, क्यों कि उसके रश्मि रूपी केश होते हैं, ग्रथवा क्यों कि वह सबको प्रकाशित करता है "। हद ग्रन्ति रक्षसचारी पवन है "। विष वर्षा-

१२७. द्रष्टव्य . टिप्पगी ६४

१२८ चन्द्रमा ग्रप्यन्तरा सुपर्णो धावते दिवि । ऋग् १ १०५. १

१२६. म्रथ ह वा एष महासुपर्ण एव यत् संवत्सर । तस्य यान् पुरस्ताद् विषुवतः षण्मासानुपयन्ति सोऽन्यतर पक्ष, ग्रेथ यान् षदुपरिष्टात् सोऽन्यतरः । शतः १२ २ ३.७

१३०. केशी, वेशा रश्मय तैस्तद्वान् भवति, काशनाद् वा । निरु.१२ २५

१३१ रुद्र निरुक्त में अन्तरिक्षस्थानीय देवो मे पठित होने से ग्रन्तरिक्षसचारी पवन है। निरुर्ध १०.६

जल है<sup>१३२</sup>। भूमिष्ठ वर्षा-जल को सूर्य ग्राकाशवर्ती पवनरूपी साथी के रिश्मजाल रूपी पात्र<sup>१३३</sup> से पान करता है। पर यह भूमिष्ठ वर्षा-जल ग्राया कहा से ? 'कुनंनमा' ग्रप्सरा ने इसे ग्राकाश रूपी शिला पर पीस-पीस कर नीचे गिराया। कुनंनमा ग्राकाशीय विद्युत् है, क्योंकि यह कु ग्रर्थात् भूमि को जल बरसा कर नीचे बैठा देती है<sup>१३४</sup>। पिसी पिट्ठी को मथा भी जाता है। यह मथने का कार्य भूमिष्ठ 'बायु' ने किया है<sup>१३४</sup>।

ग्रध्यातमपक्ष में केशी श्रातमा है, जिसके ज्ञानरूपी केश है, छद्र प्राण्ण है। ग्रातमा प्राण्ण के साथ मिलकर बह्मानन्द रूपी निर्मल रस (विष) का पान करता है। ग्रात्मा की दिव्य शक्ति ही उसका पात्र या पीने का साधन है। कुनन्नमा दिव्य प्रज्ञा तथा वायु गतिशील दिव्य मन है, जिसमे वह रस पीसा जाकर तथा मथा जा कर तैयार होता है।

# यजुर्बेद की प्रहेलिकाएं

ऋग्वेद की प्रहेलिकाग्रो के निदर्शन-रूप में ग्रंभी २८ प्रहेलिकाग्रो पर विचार किया गया है। ग्रंब यजुर्वेद की प्रहेलिकाग्रो को लेते हैं। ऊपर उद्भूत ऋग्वेद की प्रहेलिकाग्रो में से कुछ ऋग्वेद के साथ-साथ यजुर्वेद में भी ग्राती हैं, उसका सकेत यथास्थान कर दिया गया है। ग्रंब वाजसनेयि यजुर्वेद की दो ऐसी प्रहेलिकाए प्रस्तुन की जानी हैं, जो केवन इसी वेद की सम्पत्ति हैं तथा जिसका प्रहेलिकात्मक म्प भी विशेष चाह एवं ग्राक्षंक है।

#### सरस्वती में गिरने वाली पांच नदियां

पञ्च नद्य सरस्वतीर्मीप यन्ति सस्रोतस.।

सरस्वती तु पंचधा सो देशेऽभवत् सरित्।। यजु ३४.११

पाच निदया हैं, जिनका स्रोत या उद्गम-स्थान एक ही है। वे सरस्वती में आकर गिरती है। उस सगम-स्थल पर वह सरस्वती पाच प्रकार की हो जाती है, ग्रथित पाचो धाराए पृथक्-पृथक दिखायी देती हैं।

१३२ विषमित्युदकनाम विष्णाते विपूर्वस्य वा सचते निरु. १२.२४

१३३. पात्रेण पानसाधनेन रहिमजालेन । सायण

१३४ तुलनीय: यस्य व्रते पृथिवी नन्नमीति। ऋग् ५.५३.५। कुननमा कुत्सितमपि भृश नमयित्री स्वय नमयितुमशक्या स्वतन्त्रा माध्यमिका बाक् पिनिष्ट स्म यथाधस्तात् स्रवति तथा चूर्गीकरोति। सायग्र.

१३५. वायु उपामन्थत् भूगत सर्व रसमुपमध्नाति, यद्वा यदा भ्रपिवत् पीतवान् भवति तदा सूर्यमण्डले धनीभूतमस्य तदुदकः वायुरुपमध्नाति, मन्थनेन वैद्युताग्निनालोडयति । सायगाः

भाष्यकारों ने भौनोलिक प्रसिद्ध सरस्वती नदी में किन्हीं पाच निष्यों का संगम न होते देख सगित के लिए सरस्वती का ग्रर्थ सिन्धु नदी करें लिया है, और उसमें रावी, चनाव, सतलुज, जैहलम, ज्यास इन पांच निद्यों के संगम का वर्णन इस मन्त्र में है, ऐसी कल्पना कर ली है<sup>136</sup>। परन्तु वस्तुत. यह एक पहेली है और इसके द्वारा वेद किसी ग्रन्य ही रहस्यार्थ को प्रकट कर रहा है। पाच निदया हैं पाचो ज्ञानेन्द्रियों से प्राप्त होने वाली पांच ज्ञानधाराएं। इन सबका उद्गम-स्थान एक ही है और वह मन है, क्योंकि बिना मन रूपी माध्यम के कोई भी ज्ञानेन्द्रिय ज्ञानधारा को नहीं बहा सकती। ये पाचो ज्ञानधाराए सरस्वती में जा गिरती हैं। यह सरस्वती क्या है ? सरस्वती वाणी है<sup>130</sup>। विविध ज्ञानेन्द्रियों से जो ज्ञानधाराए निकलती हैं, उनका प्रतिपादन वाणी द्वारा ही होता है। इसी को इस रूप में कहा गया है कि उस सगमस्थल पर वह सरस्वती पाच प्रकार की हो जाती है, यतः प्रत्येक इन्द्रिय से प्राप्त ज्ञान को बाणी पृथक्-पृथक् प्रतिपादित करती है।

#### शरीर में निवास करने वाले सात ऋषि

सप्त ऋषयः प्रतिहिताः शरीरे सध्त रक्षन्ति सबमप्रमादम् । सप्तापः स्वपतो लोकमीयुस्तत्र आगृतो ग्रस्वप्नजौ सत्रसदौ च देवौ ॥ यजु ३४.४४

एक शरीर है, जिसमें सात ऋषि अवस्थित हैं। वे सातो विना प्रमाद के उसकी रक्षा में तत्पर रहते हैं। जब वह शरीर सो जाता है, तब शरीर में व्याप्त रहने वाले वे ऋषि अन्य लोक में चले जाते हैं। किन्तु उस शयनावस्था में भी दो देव जागते रहते हैं, जिन्हें निद्रा नहीं आती।

निरुक्तकार ने इस पहेली की अधिदेवत तथा ग्रध्यात्म एव उवट तथा महीधर ने केवल अध्यात्म परक व्याख्या की है।

१३६ याः द्वद्वत्याद्या पच नद्य.। महीधर Sarasvatı: here apparently, meaning the Indus-Griffith.

**१**३७. सरस्वती = वाक् । ति.१.११

१३८. पंच पच जानेन्द्रियवृत्तयः नद्यः नदीवत् प्रवाहरूपा , सरस्वती प्रशस्त-विज्ञानवती वाचम् प्रपियन्ति प्राप्नुवन्ति, सस्रोत्ततः समान मनोरूप स्रोतः प्रवाहो यासा ताः। सरस्वती तु पचधा पचज्ञानेन्द्रियशब्दादिविषय-प्रतिपादनेन पचप्रकारा । दयानम्द.

श्रिष्टिंबत मे शरीर मबत्सर है, हैं उसमें निवास करने वाले सप्त ऋषि सूर्यरिक्मयां हैं। वे सदा ही सबत्सर की रक्षा करती रहती है। इस सबत्सर मे ३६५ श्रहोरात्र होते हैं, जिनमें प्रति अहोरात्र यह रात्रि मे १२ घंटे सोता है तथा दिन मे १२ घंटे जागता है। जब यह सोने लगता है, अर्थात् जब सूर्यास्त होता है, तब भूमण्डल पर विस्तीर्गा किरगों सूर्य मे लीन हो जाती हैं। पर उस स्वप्नाबस्था मे भी वायु तथा अग्निहं ये दो देव जागृत रहते हैं।

ग्रघ्यात्म मे शरीर मानव देह है। इसमें ग्रवस्थित सात ऋषि हैं पंच जाने-निद्रया, इका मन् ग्रीर सातवी बुद्धि। "१ ये सातो ज्ञानप्रदान द्वारा इस शरीर के रक्षक होने हैं, क्यों कि यदि शरीर इनके द्वारा दर्शन, श्रवण ग्रादि व्यापार न करें तो सकटग्रस्त हो जाये। जब शरीर सो जाता है, तब ये कार्य से उपरत हो ग्रात्मलोक मे चले जाते है। परन्तु उस समय भी प्राग्णापान रूप दो देव जागते रहते है। "१२

अधियज्ञ व्याख्या मे शरीर से यज्ञ ग्राभिप्रेत हो सकता है। उसमे स्थित सात ऋषि सात ऋत्विज होगे। ये श्रपना-ग्रपना कार्य करते हुए यज्ञ को रक्षित करते है। यज्ञ के सो जाने अर्थात् स्थागित या उपरत हो जाने पर ये स्वलोक या स्वगृह को चले जाते है। परन्तु उस समय भी दो देव यजमान तथा यजमान-पत्नी अथवा यजमान और गाईपत्याग्नि जागते रहते है।

नक्षत्र-परक व्याख्या को लें तो उत्तराकाश रूपी शरीर में सप्तर्षि तारे रूपी सात ऋषि अवस्थित हैं, पुच्छ की ग्रोर से क्रमश जिनके नाम मरीचि, विसष्ठ, ग्रागरा, ग्रात्र, 'पुलस्त्य, पुलह तथा क्रतु है। ये ध्रुब तारे के साथ सम्बन्ध रूपी अपने यज्ञ की रक्षा कर रहे है। जब इनका सोने का समय

१३६ निरुक्त में स्रिधिदैवत व्याख्या मे आदित्य तथा सवत्सर दोनो को मिला दिया है। प्रथम 'शरीरे झादित्ये' कहा है, पुन 'सद सवत्सरम्,' जब कि अध्यात्म व्याख्या मे ऐसा नही है। द्रष्टव्य निरु. १२३४

१४०. निरुक्त में 'वाय्वादित्यों' पाठ है। निरु. १२ ३५

१४१. षिबन्द्रियाणि विद्या सप्तमी,निरु १२.३४ । सप्त ऋषय प्राणाः त्वक्-चक्षु श्रवण्रसनाप्राणमनोबुद्धिलक्षणा --महीघर ।

१४२. निश्वतकार ने दो देव प्राञ्च ग्रात्मा तथा तैजस आत्मा माने हैं, किन्तु जबट तथा महीघर ने प्रारणापान । तुलनीय प्रश्न ४.३ प्रारणाम्नय एवैतस्मिन् पुरे जाग्रति ।

होता है तब, श्रर्थात् दिन में, ये ग्रदृश्य हो जाते हैं। 'रें परन्तु उस समय भी सूर्य एव वायु ये दो देव जागरूक रहते हैं।

## सामवेद की प्रहेलिकाएं

सामवेद में १८७५ मन्त्र हैं, जिन में ऐसे मन्त्र जो ऋग्वेद में नहीं झाते केवल १०४ हैं। " इन १०४ मन्त्रों में दो-तीन मन्त्र ही ऐसे हैं जो प्रहेलिका का रूप घारण कर सकते हैं। जो मन्त्र ऋग्वेद के समान हैं उनमें भी स्पष्ट प्रहेलिकाए दो-तीन से ग्राधक नहीं है, जिनमें से एक प्रहेलिका ऋग्वेद की पहेलियों में हम व्याख्यात कर चुके हैं। सामवेद के नूतन मन्त्रों में से एक प्रहेलिका नीचे दी जा रही है।

## दो ऊधसों वाली गौएं

सहर्षभाः सहवत्सा उदेत विश्वा रूपाणि बिभतीद्वर्यूष्तीः । उरः पृथुरयं वो ग्रस्तु लोक इमा ग्रापः सुप्रपाणा इह स्त ॥ साम. पू. ४. ४ १२

हे गौन्नो, सब रूपों को धारण करने वाली, दो ऊधसो वाली तुम बैल सहित तथा बछड़ो सहित ब्राम्नो । विज्ञाल तथा विस्तीर्ण यह लोक तुम्हारे निवास के लिए होवे । ये जल हैं, इनका मुचारु रूप से पान करती रहो ।

सायरा ने यहा गौए पशु रूप ही मानी हैं। दो अधस् होने का समाधान इस प्रकार किया है कि वे प्रान तथा साय दोनो समय दूध देती है, ग्रात दो अधस् वाली हुई । " इस पहेली की निम्न व्याख्याए भी हो सकती है।

१. उषाए गौए है। 'र्रं सविता (उदय से पूर्व क्षितिज के नीचे वर्तमान स्नादित्य) ऋषभ है 'र्रं । उदित सूर्य वत्स है, स्रथवा यज्ञाग्नि वत्स है, क्योकि उषा-काल मे यज्ञाग्नि प्रदीप्त होती है। 'र्व यद्यपि प्रत्यक्ष रूप से ये रक्तवर्ण

१४३ ग्रमी य ऋक्षा निहितास उच्चा नक्त ददश्ये कुह चिद् दिवे यु । ऋग् १ २४ १०

१४४. द्रष्टव्य सामवेद सहिना, सातवलेकर, स्वाध्याय मण्डल, सवत् १६६६ प्. २२०।

१४४. सायप्रात काले द्विविधानि अधासि यासा ता. द्वर्यू ध्नी:। सायगा

१४६. एता उ त्या उषसः केतुमकत— प्रति गाबोऽरुषीर्यन्ति मातरः।

ऋग् १. ६२. १

१४७. ऋग् ७. ७६. १ ; निरु. १६ १२, १३

१४८. (उषसः) अजीजनन्त्सूर्यं यज्ञमन्निम् । ऋम् ७. ७८ ३

दिसाई देती है, तो भी क्यों कि इनकी किरगों में सब रग होते हैं, ग्रंत ये विश्वरूप हैं। पूर्व दिशा एवं आकाश इनके दो ऊधम् हैं, जहां से ये प्रकाशरूपी दूध देती है। स्तोता भूलों के में इनका ग्राह्मान कर रहा है तथा जलपान का निमन्त्रगा दे रहा है। हिवर्भूत यज्ञान्न या यिज्ञय सलिल ही जल (ग्रापः) है। है।

२ सूर्यरिश्मया गौए हैं, सूर्य ऋषभ है।" ग्रहोपग्रह वत्स हैं, जो सूर्य-रिश्मयों के प्रकाश-दुग्ध का पान करते हैं। सतरगी होने के कारण रिश्मया विश्वरूपा हैं। इनके दो ऊधम् है, एक खुलोक दूसरा ग्रन्तिश्कालोक। द्युलोक रूपी ऊधस् से ये प्रकाश रूपी दूध देती हैं तथा ग्रन्तिश्कालपी ऊधस् से वर्षा-जलरूपी दूध। स्तोता इन्हें भूलोक में जलपान करने का निमन्त्रण दे रहा है। उसका निमन्त्रण स्वीकार कर सचमूच ये जलपान करती भी हैं।

३ दिशाए गौए है, सूर्य ऋषभ हे, चन्द्रमा वत्स है। " वे दिशाए नाना रगो वाली पुष्पित वनस्पति ग्रादि से युक्त होने के कारण विश्वरूपा हैं। मेघ तथा पर्वत दो ऊधस् है, जहां से वर्षाजल एवं नदीप्रवाह ग्राते हैं। ये दिशा- रूपी गौए जलपान भी करती हैं, क्योंकि वाष्पीभूत जल इन में विद्यमान रहता है।

४ गौए वेदवाशिया हैं, परमात्मा या प्राणा ऋषभ है, मन बत्स है। क्रिंग ऋग् ग्रौर यजु ग्रथवा ज्ञानकाण्ड एवं कर्मकाण्ड दो ऊधस् है। गभित रहस्यार्थ इन वाशियों का दूध है। इनका प्रचार करना ही इन्हें जलपान द्वारा प्रवृद्ध करना है।

## 'ग्रथर्ववेद की प्रहेलिकाए

ग्रव ग्रथवंवेद की कुछ पहेलियो पर इष्टिपात किया जाएगा। ऊपर उद्धृत ऋग्वेद की प्रहेलिकाम्रो में से कुछ म्रथवंवेद में भी म्राती है। यहा म्रथवंवेद की जो श्रपनी नूतन पहेलिया है, जो मन्य वेदों में नहीं है, उनमें से कुछ प्रस्तुत की जा रही है।

१४६ ग्रन्न वा स्रापः, शत २ १. १ ३ । प्रातःसवनरूपा नु ग्रापः,

की ब्रा.११ ३

१५० सर्वेऽपि रक्ष्मयो गाव उच्यन्ते निरु. २. ७ । स एष सप्तरिमर्वाषभ । जै० उ०१ ८८. २

१५१ दिशो धेनवस्तासां चन्द्रो वत्स । श्रथर्व ४. ३६. ८ 📑

१५२. वाचं घेनुमुपासीत...तस्या प्राणा ऋषभो मनो बत्सः। शत० १४.

## दस सिरों वाला बाह्यए।

साह्यरणो जज्ञे प्रथमो दशशीर्षो दशास्यः । स सोमं प्रथमः पपौ स चकारारसं विषम् ॥ ग्रथर्व ४. ६ १

एक श्रेष्ठ ब्राह्मण उत्पन्न हुआ, जिसके दस सिर और दस मुख थे। उसने सोम का पान किया तथा विष को निष्प्रभाव कर दिया।

ब्रह्म की सन्तान होने से यह ब्राह्मण सूर्य है। चार दिशा, चार उपदिशा, उध्वां तथा झुवा ये दस दिशाए उसके दस सिर है, ग्रोर इन मे ज्याप्त रिमपुज उसके दस मुख है। इन मुखो द्वारा वह भूमिष्ठ रसो का पान करता है तथा श्रपने तेज से विष को निष्प्रभाव कर देता है। १४३

अध्यातम मे यह ब्राह्मण ग्रातमा है। उसके दस प्राण तथा दस इन्द्रिय रूपी दस सिर एवं दस मुख है। उसने श्रमरता के सोमरस का पान किया हुग्रा है, ग्रतएव वह ग्रमर है, तथा उस पर सासारिक विषो का प्रभाव नहीं होता। शरीर विष से मृत्यु को प्राप्त हो भी जाए, तो भी वह मृत्यु का पात्र नहीं बनता।

#### द्यावापृथिवी का धारक बैल

श्रमड्यान् दाधार पृथिवीमृत सामनड्यान् दाघारोर्बन्तरिक्षम् । श्रमड्यान् दाधार प्रदिश खडुर्बीरनड्यान् विश्वं भुवनमाविवेश ॥ श्रथवं ४. ११ १

एक बैल (ग्रनड्वान्) है, जिसने द्यावापृथिवी को उठाया हुग्रा है, विशाल ग्रन्तरिक्ष को उठाया हुग्रा है, विस्तीर्ग छह प्रमुख दिशाग्रो को उठाया हुग्रा है। उसका ग्रता-पता यह है कि वह सारे भुवन में प्रविष्ठ है।

यह बैल परब्रह्म, भ्रादित्य या सूत्रात्मा प्राण है। भ्रनस् शकटवाची है, जो शकट को वहन करे उसे भ्रनड्वान् कहते हैं। यहा ब्रह्माण्ड रूपी शकट को वहन करने वाले उक्त तीनो हैं। १४४

१५३. तुलनीय . सूर्ये विषमासजामि । ऋग् १. १६१. १०

१४४. ग्रन ब्रह्माण्डेरूप शकट वहतीत्यनड्वान् परब्रह्मा, ग्रादित्यः, प्राणो वा । "ग्रनड्वान् प्राशा उच्यते", ग्रथवं ११.४१३। "श्येत इव ह्या व सूर्य उद्यश्चास्त च यन् भवति, तस्माच्छ येतीऽनड्वान्", सत ४.३

## सहस्र चरगों वाला इयेन

हयेनों नृषक्षा दिव्यः सुपर्णः सहस्रपाच्छतयोनिर्वयोधाः । स नौ नियच्छाद् वसु यत् पराभृतमस्माकमस्तु पितृषु स्वधावत् ।। ग्रथर्व ७. ४१. २

एक श्येन (बाज पक्षी) है, जो सब मनुष्यों को देखता है, ग्राकाशवासी है, सुन्दर पखों वाला है। उसके सहस्र चरण है, सौ घोसले हैं। वह सबको ग्रायु या ग्रन्न (बय.) देता है। जो चुराया हुग्ना धन (बसु) है, उसे वह पुन प्रदान करता है। वह माता-पिताग्रों को ग्रात्मनिर्भरता रूपी वसु देता है।

श्रिषदैवत पक्ष मे यह इयेन ग्रादित्य है। '१४ वह सब मनुष्यों का द्रष्टा या प्रकाशक है। सुन्दर ज्योति रूप पखों में ग्राकाश में उड़ता है। उसके किरण- रूपी सहस्र चरण हैं, सैकड़ों घोसले या प्रवेशस्थान है, क्योंकि वह सर्वत्र व्याप्त होता है। वह ग्रायु ग्रीर श्रन्न का दाता भी है। प्राणियों का स्वास्थ्य- रूपी धन क्षीण हो जाता है, उसे वह पुन. प्रदान करता है। सूर्य से ही शक्ति पाकर माता-पिता ग्रात्मनिर्भर होते है।

शरीर मे प्राण श्येन है। १४६ वह सब मनुष्यो पर कृपादिष्ट रखता है, दिव्य है, ग्रावागमन करने या शरीर से पुनर्जन्म द्वारा दूसरे शरीर मे उड़ान लेने के कारण सुपर्ण है। उसके सहस्रो श्वासोच्छ वास रूपी चरण है। शरीर के श्रग-प्रत्यग रूप सेकडो उसके घोसले है, जिनमे वह प्राण, श्रपान, व्यान ग्रादि रूपो मे निवास करता है। वह वयोधा ग्रर्थात् ग्रायुष्य की वृद्धि करने वाला है। वही शरीर के क्षीण हुए नेज, बलादि रूप वसु को प्रदान करता है।

यह श्येन परमात्मा भी हो सकता है। '\* वह भी मनुष्यो का द्रष्टा, दिव्य ग्रीर सुपर्ण ग्रथीत् शोभन प्रकार में पार कराने वाला है। वह सहस्रो चरणों वाला ग्रथीत् सर्वगत है। '\* पृथिवी, मगल, बुध ग्रादि ग्रहोपग्रह एवं नक्षत्र सभी उसके ग्रनेक घर या नीड है। वह वायु, ग्रन्न तथा सर्वविध वसु का भी प्रदाता है।

१५५. श्येन म्रादित्यो भवति श्यायतेर्गतिकर्मणः । निरु. १४. १३

१५६. निरुक्त मे श्येन मध्यमस्थानीय देवो मे पठित होने से वायु या प्राण का वाची भी होता है। निरु. ११. १

१४७. रुपेन श्वात्मा भवति स्यायतेर्गतिकर्मण । निरु १४. १३

१५८. तुलनीय: सहस्रशीर्षा पुरुष' सहस्राक्ष' सहस्रपात् । ऋग् १०. ६०. १

#### श्राठ चक्कों ग्रौर नौ द्वारों वाली ग्रयोध्या-पुरी ग्रष्टाचका नवद्वारा देवानां पूरयोध्या ।

तस्यां हिरण्ययः कोशः स्वर्गो ज्योतिवावृतः ।। श्रवं १०.२.३१ एक देवपुरी अयोध्या है, जिसमे आठ चक तथा नौ द्वार हैं। उसके अन्दर एक हिरण्यय कोष (स्वर्णिम भवन) है, जिसे स्वर्गे कहते हैं तथा जो ज्योति मे अलकृत है।

मानव-गरीर ही यह देवपुरी अयोध्या है। १९६ इसे देवपुरी इस कारण कहते है क्यों कि वाह्य जगत् के ग्राग्नि, वायु ग्रादि सब देव विभिन्न रूपों में इसके भ्रन्दर प्रविष्ट है। अथर्ववेद के अनुसार "शरीर की अस्थियों को समिधा वनाकर, रस-रक्त ग्रादि को जल बनाकर, रेतस् को घृत बनाकर सब देव पुरुष-शरीर में प्रविष्ट है ग्रीर यज्ञ रच रहे है। इस शरीर में सब जल, सब देवता, समस्त विराट् जगत् प्रविष्ट है, प्रजापति भी इसके ग्रन्दर है। सूर्य चक्षु रूप में शरीर मे विद्यमान है, वायु प्राग्रारूप में, शरीर के अन्य ग्रग अग्नि को मिले हैं। विद्वान् मनुष्य इस पुरुष-शरीर को साक्षात् देवपुरी या वहापुरी समभता है, क्योंकि इसमें सब देवता वैसे ही प्रविष्ट है, जैसे गौए गोष्ठ मे"। १९० ऐतरेय उपनिषद् के अनुसार ग्रग्नि वाक् बन कर मुख मे प्रविष्ट है, वायु प्राण बनकर नासिका मे प्रविष्ट है, ग्रादित्य चक्षु बन कर नेत्रों में प्रविष्ट है, दिशाए श्रोत्र बन कर कर्लों में प्रविष्ट हैं, श्रोषधि-वनस्पतियाँ लोम बन कर त्वचा मे प्रविष्ट है, चन्द्रमा मन बन कर हृदय मे प्रविष्ट है, मृत्यु ग्रपान बनकर नाभि में प्रविष्ट है, जल रेतस् बनकर शिदन में प्रविष्ट हैं"। " इस शरीर मे नीचे से ऊपर की स्रोर कमश: मुलाधार (गुदा मे), स्वाधिप्ठान (उपस्थ मे), मणिपूर (नाभि में), ग्रनाहृत (हृदय मे), विशुद्ध (कण्ठ मे), ललित (जिह्वा मे), आज्ञा (भ्रूमध्य मे), तथा सहस्रार (मस्तिष्क मे) ये ग्राठ चक है। इन्हे चक इस कारण कहते हैं, क्यों कि इनमे प्रारा चक्रमरा करता है। एवं यह शरीर रूपी धुरी आठ चक्रों वाली है। इसमे नौ द्वार है-दो कर्एाछिद्र, दो नासिकाछिद्र, दो आखे, एक मुख, दो अधोद्वार । धर इसमें विद्यमान हिरण्यय कोश ग्रानन्दमय कोश है, उसे ही स्वर्ग

१५६ इस मन्त्र की व्याख्या के लिए द्रष्टव्य सातवलेकर कृत अथर्ववेदभाष्य ।

१६०. अथर्व ११. ८. २६-३२

१६१. ऐ उ. २ ४

१६२. तुलनीय व्येता ३. १८, जहाँ शरीर को नवद्वार पुर कहा गया है।

कहते हैं। इसमे ब्रह्म वास करता है। यह शरीर-पुरी श्रयोध्या इस लिए है, क्योंकि विरोधी शक्तियो द्वारा इसे सरलता से परास्त नही किया जा सकता। खड्डी से श्रनन्त वस्त्र बुनने वाली दो युवितयां

तन्त्रमेके युवती विरूपे ग्रन्याकामं वयत षण्ममूखम् । प्रान्या तन्तूं स्तिरते धत्ते ग्रन्या नाप वृञ्जाते न गमातो ग्रन्तम् ॥ ग्रथर्व १०.७.४२

भिन्न-भिन्न रूपों वाली दो युवितया है, एक कृष्णा है, दूसरी गौरवर्णा। वे तत्परतापूर्वक खड्डी से वस्त्र बुन रही है। उसके लिए छह खूटे गाडे हुए है। एक तन्तुओं को फैलाती है अर्थात् ताना तनती है, दूसरी बाना भरती है। न वे मध्य मे कभी विराम करती हैं, न उनके कार्य का अन्त होता है।

ये दो काली-गोरी युवितयाँ रात्रि एव उषा है। ये सृष्टि रूपी वस्त्र का वयन कर रही है। चार पूर्वीद दिशाए, एक अर्थ्वा दिशा, एक श्रुवा दिशा ये छह खूंटे हैं, ग्रथवा वसन्तादि छह ऋतुए ही छह खूंटे है। उषा ताना तनती है, रात्रि बाना भरती है। उनका यह वस्त्र बुनने का कार्य निरन्तर चलता रहता है।

अध्यातम मे ये युवितयाँ विद्या (ज्ञानवृत्ति) तथा ग्रविद्या (कर्मवृत्ति) है। ये दोनों मिलकर जीवन की खड्डी से मनुष्य के मोक्ष रूपी वस्त्र को बुन रही हैं। १६३ छह खूटे है पंच प्राण या पच ज्ञानेन्द्रियाँ तथा एक मन।

# छह युगल शिशुद्धों का एक प्रकेला भाई

इबं सवितविजानीहि षड् यमा एक एकजः।

तस्मिन् हापित्वमिच्छन्ते य एषामेक एकजः ॥ अथवं १०. ८ ५

हे भाई सिवता, मेरी इस पहेली को बूभो। छह युगल शिशु है, और एक स्रकेला शिशु है। उस अकेले के साथ छह युगल शिशु भ्रातृत्व-सम्बन्ध रखते हैं।

ये छह युगल शिशु छह ऋतुए हैं, क्यों कि वे दो-दो मासो से मिलकर बनी हैं। अकेला शिशु त्रयोदश मास है, जो चान्द्र वर्ष मे प्रति तृतीय वर्ष एक अधिक मास हो जाता है<sup>१६४</sup>। उसके साथ छह शेष ऋतुओं का आतृत्व-सम्बन्ध है ही।

१६३. तुलनीय: विद्यां चाविद्या च यस्तद् वेदोभय सह ।
अविद्यया मृत्युं तीर्त्वा विद्ययामृतमञ्जूते ।। यजु ४०. १४
"विद्या च आत्मज्ञानं च ग्रविद्या कर्म च"—उक्त मन्त्र पर उबट का
भाष्य ।

<sup>984.</sup> Twins: the seasons, consisting each of two months.

One: the intercalary month.—Griffith.

ग्रध्यात्म मे शरीरवर्ती छह युगल शिशु हो सकते हैं दो कर्ण, दो नेत्र, दो प्राग्णापान, दो मुखवर्ती युगल रसना एव वाग्णी, दो हाथ तथा दो पर । ग्रकेला शिशु मन है। उस मन के साथ शेष युगल शिशुग्रो का निकट भ्रातृत्व-सम्बन्ध है, क्योंकि ये युगल मन के बिना कार्य नही कर सकते।

#### उल्टा कटोरा

तियंग्बिलइचमस अध्वंबुघ्नस्तिस्मन् यशो निहितं विश्वरूपम् । तत्रासत ऋषयः सप्त साकं ये ग्रस्य गोपा महतो बभूबुः ।

एक कटारा है, जिसका छिद्र नीचे तथा तला ऊपर है, अर्थात् वह उल्टा किया हुआ है। उसमे विश्वरूप यश निहित है। साथ ही उसमे इकट्ठे सात ऋषि भी आसीन है, जो इस महान् कटोरे के रक्षक बने हुए है।

ग्रधिदं वत दृष्टि से यह कटोरा ग्रादित्य है। वह ग्रधोबिल तथा अर्ध्वपृष्ठ ही प्रतीत होता है। उसमे विविध यश भरा हुग्रा हे, क्योकि उसकी भ्रनेकविध महिमा है, अथवा वह प्रकाशरूपी यशोरस से परिपूर्ण है। उसके अन्दर ग्रासीन सात ऋषि सात रगो वाली रिश्मया है। वे इसकी रक्षा कर रही है, क्योंकि किरणे न रहे तो सूर्य का सूर्यत्व ही समाप्त हो जाए। ग्रथवा, द्यौ तथा पृथिवी ये दो कटोरे है, जिनमे द्यौरूपी कटोरा ग्रधोमुख तथा दूसरा ऊर्ध्वमुख है। पहेली द्यौरूपी कटोरे की ग्रोर संकेत करती है। द्युलोक मे विविध यश ग्रव-स्थित है, उसमे सप्तिष नारे रूप सात ऋषि भी हैं ।

ग्रध्यात्मपक्ष मे यह कटोरा सिर या मस्तिष्क है। इस का पृष्ठ या शिर कपाल ऊपर तथा मुखछिद्र नीचे है। सात ऋषि सात इन्द्रियाँ हैं, पाच ज्ञानेन्द्रिय, मन तथा बृद्धि। ये ही इसके रक्षक हैं '<sup>१९</sup>।

## स्वर्ग का यात्री हस

सहग्रह्य ध्य वियतावस्य पक्षौ परेहंसस्य पततः स्थर्गम् । स देवान्त्सर्वानुरस्युपदद्य संपद्म्यत् याति भुभनानि विश्वा ।। ग्रथवं १०. ८, १८, १३. २. ३८

एक हस है, उसका नाम हिर भी है। वह स्वर्ग की श्रोर उड रहा है। उसके पख सहस्रों दिनों से फैले हुए हैं। वह अपने वक्षस्थल में सब देवों को

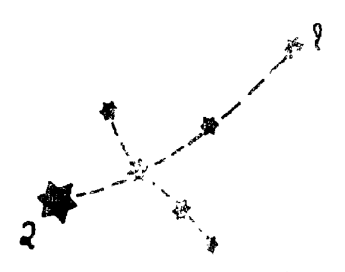
<sup>984.</sup> The b will the hemispherical sky, the earth being regarded as another bowl.—Griffith.

ऋग् ३ ४४. २ में इन दोनों कटोरों को वसु से भरपूर कहा है। १६६. द्रष्टय्य. निरु १२ ३६; शत. १४. ४ २

निहित किये हुए सब भुवनो पर दृष्टि डालता हुन्ना यात्रा कर रहा है।

ग्रिंधदैवत पक्ष में यह हस ग्रादित्य है। रसो को हरण करने के कारण उसका नाम हिर भी है। वह प्रातः पूर्वाकाश में ग्रपने नीड से निकल कर मध्याकाश रूपी स्वर्ग की ग्रोर उड़ना ग्रारम्भ करता है। वक्ष स्थल में स्थित समस्त देव रिक्मयाँ है। वह सब भूवनो पर ग्रनुग्रह—दिष्ट प्रक्षिप्त करता हुग्रा इस यात्रा में सलग्न है।

ग्राकाश में हंस नाम का एक तारासमूह भी है, जो उत्तर में वर्षा, शरद् तथा हेमन्त ऋतुग्रों में ग्राकाश- गगा के मध्य उड़ता हुग्रा स्पष्ट दिखाई देता है। इस की पुच्छ सब में ग्राधिक चमकीली होती है। यह ग्रपने उरस् में ग्राकाश-गगा के ग्रन्य तारों को धारण किये हुए उड़ान भर रहा है।



हंस तारासमूह १. मुख, २ पु<del>च्</del>छ

प्रध्यातम मे यह हस भ्रात्मा है<sup>१६०</sup>। वह स्वर्ग या मोक्ष की प्राप्ति के लिए भ्रहीनश प्रयत्न कर रहा है, यही उसका स्वर्ग की भ्रोर उड़ना है। उड़ान भरते हुए उसके ज्ञान भ्रीर कर्म रूपी पंख सदा फैले रहते हैं। उसके वक्ष स्थल मे स्थित सब देव विविध दिव्यगुरा है। उन्हें धारण किये हुए भुवन की सब वस्तुम्रों को देखता हुम्रा वह यात्रा कर रहा है।

#### वो जादू की लकड़ियां

यो वै ते विद्यादरएी याभ्यां निर्मध्यते वसु । स विद्वान् ज्येष्ठं मन्येत स विद्याद् बाह्मएां महत् ।। श्रथवं १० ६ २०

१६७. नवद्वारे पुरे देही हसो लेलायते बहिः । श्वेता ३. १८

दो जादू की लकड़ियां (ग्रराणी) हैं, उनकी रगड़ से घन (बसु) उत्पन्न होता है। जो इस रहस्य को जान लेता है वह सबसे बड़े को जान लेता है, वह 'महान् ब्राह्मण' को जान लेता है।

यज्ञ में दो अरिणया होती हैं, एक अधरारिण, दूसरी उत्तरारिण, उनके मन्थन से यज्ञाग्नि रूपी वसु उत्पन्न होता है, जिससे यज्ञ चलता है। '' इसी प्रकार अध्यात्म में उपासक का अपना देह एक अरिण है, प्रशाब दूसरी अरिण है, ध्यान करना ही उनका मन्थन है। इन दोनों के मन्थन से परब्रह्मरूप अग्नि का साक्षात्कार होता है। ''

#### बिना पैरों का प्राएगी

ग्रपादग्रे सममवत् सो श्रग्ने स्वराभरत्।

चतुष्पाद् सूत्वा भोग्य सर्वमादत्त भोजनम् ।। म्रथर्व १० ८ २१

एक प्रांशी है, जिसके पहले कोई पैर नहीं था। उसी ग्रवस्था मे उसने स्वः को उत्पन्न किया। फिर वह चार पैरो वाला तथा भोग्य हो गया। पश्चात् भोक्ता बन कर उसने सारा भोजन खालिया।

यह प्राणी परमात्मा है। मृष्ट्युत्पत्ति से पूर्व क्यों कि सृष्टि की कोई क्स्तु स्थूल रूप में विद्यमान नहीं थी, अत उसका कोई भौतिक पर नहीं था, सब पर अन्तिन्तृ थे। इसी अवस्था में उसने स्वः से उपलक्षित सृष्टि को उत्पन्न किया। सृष्टियुत्पत्ति के पश्चात् वह चतुष्पात् हो गया। छान्छोग्य उपनिषद् । में इन चार पादों का वर्णन इस प्रकार है। एक पाद प्रकाशवान् है, जिसकी प्राची, प्रतीची, दक्षिणा, उदीची ये चार कलाए हैं। द्वितीय पाद अनन्तवान् है, जिसकी पृथिवी, अन्तिरक्ष, द्यौ, समुद्र ये चार कलाए हैं। तृतीय पाद ज्योतिष्मान् है, जिसकी श्रान्न, सूर्य, चन्द्र, विद्युत् ये चार कलाए हैं। चतुर्थ पाद आयतनवान् है, जिसकी श्रान्, सूर्य, चन्द्र, विद्युत् ये चार कलाए हैं। इस समय वह भोग्य था, क्योंकि अनेक उपासक उसके अमृतरस का श्रास्वादन करते थे। फिर भोक्ता होकर उसने सारा भोजन खा लिया अर्थात् प्रलयकाल में सब कुछ निगीस् कर लिया । एवं इस पहेली में परमात्मा के उत्पादक, धारक तथा

१६८ द्रष्टव्य ऋग् ३ २६

१६६ स्वदेहमर्राण् कृत्वा प्रणव चोत्तरारिणम्। ध्याननिर्मथनाभ्यासाद् देव पश्येन्निगृद्धवत् ॥ श्वेताः १. १४

१७० द्रष्ट्रव्य : छा. उ प्रपा. ४, खंड ५-५

१७१. तुलनीय : ग्रहमन्तम् अन्तमदन्तमिद्म । साम पू. ६.१.६ । ग्रहमन्तम्, ग्रहमन्तम्, ग्रहमन्तादोऽहमन्तादोऽहमन्तादः । तै. उ. १०.७ । ग्रता चराचरग्रहणात्। वे.सू. १.२.६

सहारक रूपो की भाकी दी गयी है। नव-द्वार कमल

> पुण्डरीकं नवद्वारं त्रिभिगृं ऐभिरावृतम् । त स्मिन् यव् यक्षमात्मन्वत् तव् वै ब्रह्मविदो विद्: ॥

> > ग्रथर्व १० ५ ४३

एक कमल है, जिसमें नौ द्वार है, वह तीन गुणो (सूत्रो) से आवृत है। उसमें भारमा सहित एक यक्ष वास करता है। जो ब्रह्मदित् है, वे ही उसे जानते हैं।

मानव-शरीर ही वह कमल है। इसके नी द्वार है, दो कर्णांद्वार, दो नासि-काद्वार, दो नेत्रद्वार, एक मुख श्रीर दो श्रधोद्वार। यह सत्त्व, रजस्, तमस् श्रथवा त्वचा, मज्जा, मास रूपी तीन गुणो से श्रावृत है। श्रात्मा सहित उसके श्रन्दर वास करने वाला यक्ष ब्रह्म हैं । ब्रह्मवित् उसी का साक्षात्कार करते हैं। एक पैर से उड़ने वाला हंस

> एकं पादं नोत्खिदित सिललाद्धंस उच्चरन् । यदङ्ग स तमुश्खिदेन्नैयाद्य न इव स्थान्न रात्री नाहः स्थान्न ब्युच्छेत् कदाचन ॥ अथर्व ११.४.२१

एक हस है जो मानसरोवर के सिलल से उडता हुन्ना एक पैर को नहीं उठाता। हं भाई, यदि वह उसे भी उठा ले, तो न न्नाज हो, न कल हो, न रात्रि हो, न दिन हो, न ही कभी उषा उदित हो।

यह मन्त्र भ्रथवंवेद, के प्रारास्कत का है। प्रारा ही वह हस 'ैं है, क्यों कि निरन्तर गित करता रहता है! सिलल या मानसरोवर है दोनो फुप्फुस। श्वास का बाहर निकलना ही उस प्राणरूपी हस का उड़ना है। वह उड़ते हुए एक पैर तो उठा लेता है, किन्तु एक पैर वही स्थिर रखता है, क्यों कि श्वास के बाहर

Nine portalled Lotus flower: the human body. Enclosed with triple bands and bonds: or, which the three Qualities enclose. It is possible ... that these may be here a first reference to the three Gunas (fundamental qualities) afterwards so celebrated in Indian philosophical speculation. Muir. The word Guna meaning both rope or bond and quality.—Griffith.

१७३. हन्ति गच्छति कृत्स्नश्चरीरं व्याप्य वर्तते इति हसः । सायग

१७२. यक्षम् ग्रात्मन्वत् : the Supreme self or soul.

निकल जाने पर भी प्रारा अन्य रूप मे शरीर मे रहता ही है। यदि वह पूर्ण-रूप से ही उड़ जाए या शरीर से दोनो पैर उठा ले, तब क्या परिणाम हो? शरीर मृत हो जाए, भ्रौर मृत शरीर के लिए भ्राज क्या, कल क्या, दिन क्या, रात्रि क्या, उषा क्या, कुछ भी नहीं।

इस पहेली का ग्रन्य समाधान सूर्य परक भी हो सकता है । पूर्य प्राण् का मुख्य स्रोत है । ग्रन्थ त्रा प्राण् स्वत मे उसका स्तवन किया गया है । ग्रन्थकार, रोगादि का हननकर्त्ता ग्रथवा गतिशील होने से सूर्य हस है । सिलल ग्राकाश है । सूर्य का एक ही पर है, ग्रतएव उसे एकपाद देव कहा गया हैं । जब सूर्य हस ग्राकाश रूप मानसरोवर से उड़ने ग्रथित ग्रस्त होने लगता है, तब भी वह ग्रपने उस एक पर को उठाता नहीं, किन्तु पूर्ववत् उसे जमाये हुए ग्रक्षपरिभागा करता रहता है । ग्रतएव पृथिवी के एक भाग में ग्रस्त होने पर भी दूसरे भाग मे दिन्यत होता है । यदि वह ग्रपने पर को सर्वथा उठा ले तब तो ग्राज, कल, दिन, रात्रि, उषा कुछ भी न हो, सौर जगत् मे प्रलय हो जाए ।

# प्रहेलिकात्मक शैली के विचार का महत्त्व

# श्रसंगत प्रकरणों की व्याख्या मे सहायता

ऊपर जो वेदो की कितपय पहेलिया प्रस्तुत की गयी है, उनसे स्पष्ट है कि इस शैली का वेदो में महत्त्वपूर्ण स्थान है। प्रत वेदार्थ करते हुए इस शैली को व्यान में रखने से वेदो के प्रनेक ऐसे वर्णन जो ग्रसगत से प्रतीत होते है, सगत, सुसबद्ध, ग्रथंपूर्ण, ग्राकर्षक तथा मनोहारी दीखने लगते हैं। इस शैली का ग्रनुसधान करने से हम इस परिणाम पर पहुचते है कि सर्वत्र मन्त्रों के स्थूल ग्रथं को ही वास्तिवक ग्रथं समक्ष लेना युक्त नहीं है। वेदों में बुद्धिपूर्वा वाक्यकृति है, यह वेद के सम्बन्ध में ऋषिमहिषयों का विचार रहा है की ग्रीत ग्रीत महिषयों का विचार रहा है जि कही ग्रीतम ग्रथं मान लेने से पूर्व यह विचार कर लेना ग्रावश्यक है कि कही यहा प्रहेलिकात्मक शैली तो नहीं हैं। नीचे हम

१७४. हन्ति गच्छतीति हस जगत्प्राराभूतः सूर्य । सायरा

१७५. प्रागः प्रजानामुदयत्येष सूर्यः । प्रश्न. १. ५

१७६. शंनो श्रज एकपाद् देवो स्रस्तु । ऋग् ७.३४.१३ तं सूर्यं देवम् श्रजम् एकपादम् । तै. द्वा. ३.१ २ व

१७७. द्रष्टव्य ऐ.बा. ३.४४; गो बा. उ. ४.१०

१७८. बुद्धिपूर्वा वाक्यकृतिर्वेदे । वैशेषिक ६.१.१

कुछ ऐसे प्रसग देंगे जिनका ग्रभिप्राय भाष्यकारो ने इस शैली को ध्यान मे न रखने के कारण श्रन्यथा ही समक्त लिया है।

#### बृषभ तथा मेष को पकाने का भ्राशय

ऋग्वेद १०म मण्डल के २७वें सूक्त मे इन्द्र आत्मस्तुति कर रहा है। इस प्रसग मे द्वितीय मन्त्र मे वृषभ को पकाने का तथा सत्रहवे मन्त्र मे मेषों को पकाने का वर्णन भ्राया है। द्वितीय मन्त्र इस प्रकार है—

यबीवहं युषये संनयान्यदेवयून् तन्या शूशुजानान् । श्रमा ते तुम्र वृषभं पचानि तीव्रं सुतं पचदशं निषिञ्चम् ॥

सायरा ने इसे इन्द्र के पुत्र वसुक की उक्ति माना है और व्याख्या की है कि वसुक इन्द्र को कहता है कि मै तेरे लिए मोटे-ताजे बैल को पकाता हु । । पर वस्तुत प्रथम तथा अगले मन्त्रों के समान इसे इन्द्र की उकित मानना अधिक सगत है। इन्द्र कहता है — "यदि मे देवो की आराधना न करने वाले, शरीर से परिपुष्ट हुए शत्रुग्नों को युद्धार्थ रए।भूमि मे लाता हू, तो साथ ही हे स्तोता तेरे लिए मैं स्थूल वृषम को पकाता हू तथा उस वृषम में पन्द्रहवा तीव ग्रभिषुत रस निषिक्त कर देता हु"। अधिदैवत पक्ष में ये शत्रु जिनसे इन्द्र युद्ध करता है, वृत्र या मेघ है, जिन्हे युद्ध मे पराजित कर वह भूमि पर बरसा देता है। वृत्रों के साथ इन्द्र का युद्ध प्रसिद्ध है। अपना दूसरा कार्य जो इन्द्र ने यहा विशास किया है, वृषभ को पकाना है। प्रश्न यह है कि यहा सायगा के समान वृषभ को पकाने का अर्थ बैल पशु को पकाना ही गृहीत किया जाए, अध्यवा इसे पहेली मानकर किसी रहस्यार्थ के उद्घाटन का प्रयत्न किया जाए। विचार करने पर ज्ञात होता है कि वस्तुत. यह एक पहेली ही है। जिस सूक्त का यह मन्त्र है वह ऋग्वेद के प्रहेलिकात्मक सूक्तों में से एक है तथा इसके ग्रन्थ कई मन्त्र भी पहेलीरूप ही हैं । यहा वृषभ का ग्रभिप्राय सोम (चन्द्रमा या सोमवल्ली ) प्रतीत होता है। सायरा ने भी ऋग्वेद के अनेक स्थलों मे वृषभ को सोमपरक स्वीकार किया है । नवम मण्डल मे ११ वार एकवचनान्त वृषभ शब्द ग्राया है, जिसमे ६ स्थलों में सायण ने सोम को ही वृषभ माना है। " चन्द्रमा को पकाने या परिपक्व करने का अभिप्राय

१७६. तुम्र प्रेरक बलिनं, पीवानिमत्यर्थं, वृषभं सेचनसमर्थं पृपञ्च पचानि। सायण

१८०. विशेषत: मन्त्र ११ से २४ तक

१६१ द्रष्टव्यः ६म मण्डल १६ ४, ७० ७, ७२.७; ७६.५;६०.५,६५; ६६.७, १०६ ६,११ का सायग भाष्य ।

है उसे परिपूर्ण करना। कृष्णपक्ष मे क्षीण हुए चन्द्रमा को इन्द्र पुन: परिपक्ष्य कर देता है। जब वह एक-एक कला बढ़ते हुए चतुर्दशी के चाद तक पहुँच जाता है, तब उसमे पन्द्रहवां रस या पन्द्रहवी कला भी निषिक्त कर देता है भौर वह पूर्णिमा का परिपूर्ण चाद हो जाता है। सोमवल्ली अर्थ लेने पर भी ऐसी ही व्याख्या होगी, क्यों कि उस का भी चन्द्रमा से घनिष्ठ सम्बन्ध होता है भौर वह भी चन्द्रमा के क्षय के साथ क्षीण तथा उसकी परिपूर्णता के साथ परिपूर्ण होती है। " देन

सायणने १०।२८।१०,११ में गोधा का अर्थ गोह न करके गायत्री किया है—'गमयित वर्णानिति गौर्वाक् तत्र निघीयमानत्वाद् गायत्री गोधा'। जब वेद की गोह गायत्री हो सकती है, तब बैल सोम हो इस में आइचर्य क्या ? इसी सूक्त के ११ वे मनत्र में सायण ने 'सिम उक्षणोऽ वसृष्टान् अदिन्त' में बैल को खाना अर्थ न लेकर सोम-भक्षण अर्थ किया है। परन्तु ३य मन्त्र में 'पचिन्ति ते बृषभान्' में बृषभ पकाने का अर्थ बैल पशु को पकाना लिया है, सोम को पकाना नहीं, जब कि द्वितीय चरण में 'सुन्वन्ति सोमान्' स्पष्ट पठित भी है। २य मनत्र में बृषभ शब्द आया है, पर उसका अर्थ सायण ने 'कामनाओं का वर्षक इन्द्र' कर लिया है। इससे वेदव्याख्या में सायण की अनिञ्चयात्मकता स्पष्ट है।

इस प्रसंग मे उक्षा पृक्ति (क्वेत बैल) को पकाने की पूर्वविणत पहेली (ऋग् १ १६४ ४३) भी द्रष्टव्य है, जहां स्वय सायएं। ने उक्षा का ग्रंथ बैल न करके सोम ग्रंथ किया है (पृ० ४६-४६)। चतुर्थ ग्रष्ट्याय में व्याख्यात ऋग् १०.५६.१३,१४ की व्याख्या भी देखनी चाहिए, जहां इन्द्र के लिए पन्द्रह और बीस उक्षा (बैल) पकाने का वर्णन है।

१६२. यत् त्वा देव प्रिपवन्ति तत ग्राप्यायसे पुनः, ऋग् १० ५४.५ की व्याख्या निरुक्त ११.४ मे सोमवल्ली तथा चन्द्रमा उभयपरक की है। इस सम्बन्ध मे सुश्रुत संहिता के निम्न क्लोक भी द्रष्टव्य हैं— सर्वेषामेव सोमाना पत्राणि दश पञ्च च। तानि शुक्ले च कृष्णो च जायन्ते निपतन्ति च।। एकंक जायते पत्रं सोमस्याहरहस्तदा। शुक्लस्य पौर्णमास्या तु भवेत् पञ्चदशच्छदः।। शीर्यंते पत्रमेकंकं दिवसे दिवसे पुनः। कृष्णपक्षक्षये चापि लता भवित केवला।। सुश्रुत, चिकित्सित स्थान २६. २०-२२।

ग्रद १७वे मन्त्र पर आते हैं-

#### पीवानं भेषमपचन्त वीरा न्युप्ता ग्रक्षा श्रनु वीव श्रासन् । द्वा धनुं बृहतीमप्स्यन्त पवित्रवन्ता चरतः पुनन्ता ॥

सायण ने यहा यह अभिप्राय लिया हैं कि प्रजापित के पुत्र वीर अगि-रसो ने मेदोमासादियुक्त मेष पशु को इन्द्र के लिए पका कर पशुयाग किया। धर्म पर बस्तुत: यह भी एक पहेली है, जिसका रहस्यार्थ इस प्रकार है। भ्राकांश में मेष, वृष, मिथुन, कर्क, सिंह, कन्या, तुला, वृश्चिक, धनु, मकर, कुम्भ, मीन ये बारह राशिया हैं। प्रस्तुत मन्त्र में मेष तथा धनु राशि का वर्णन है। ''वीरों ने स्थूल मेष को पकाया'', यहा मेष मेषराशि का नक्षत्र-समूह ही प्रतीत होता है ""। इस पकाने या परिपक्व करने का अभिप्राय है आकाश मे इस रूप मे चमकाना कि हम उसे देख सके। जब पृथिवी भ्रपने क्रान्तिवृत्त पर सूर्य की परिक्रमा करती हुई मेष राशि के तारापुज के समुख आ जाती है, तब वह आकाश मे भासमान दिखाई देने लगता है। मन्त्र के द्वितीय चरण मे कहा है कि गगन मे छिटके तारे ऐसे प्रतीत होते थे मानो द्यूतफलक पर जुए के गोटे बिखरे हुए हो। मन्त्र का उत्तरार्घ धनु-राशि परक है। "पवित्रयुक्त (कुशाधारी) कोई दो बिशाल घनुको जलो के अन्दर पवित्र करते हुए विचरते है।" ये दो है एक सूर्य, दूसरा चन्द्रमा । जलवाची अप् निघण्टु के अनुसार अन्तरिक्षवाची भी हैं "। धनु धनुराशि का नक्षत्र समूह है। सूर्य-चन्द्र मा पवित्रवान् है, बयोकि उनके पास शोधक रिवमरूपी कुशाएं विद्यमान है। १६६ तो अभिप्राय यह हुआ कि सूर्य-चन्द्रमा यथासमय ग्राकाश में विशाल धनुराशि के तारापुज को पवित्र करते या चमकाते है।

लुडविंग तथा उसके अनुसर्ता ग्रिफिथ ने फिर भी इस मन्त्र की प्रहेलि-कात्मकता को ध्यान से ओभल नहीं किया है तथा सायगा के समान में व को

१८३ वीरा प्रजापते: पुत्रा अडि्गरस पीवान स्थूल, मेदोमासादियुक्तिम-त्यर्थः, मेषम् अजम् भ्रपचन्त प्रजापतिरूपस्येन्द्रस्यार्थाय पक्ववन्तो-ऽभवन्, पशुयाग कुर्वन्त इत्यर्थ । सायगा

१८४. तिलक ने अपनी पुस्तक 'ग्रोरायन' मे ऋग् १०.८६ की व्याख्या करते हुए उस सूक्त में आये मृग शब्द से मृगशीर्ष नक्षत्रपुंज अर्थ गृहीत किया है। इसी प्रकार मेष, धनु आदि शब्द इन नक्षत्रपुंजो के सूचक हो सकते है।

१८४. नि.१ १२

१८६ रक्ष्मयः पवित्रमुच्यन्ते । निरु. ५.६ ।

पकाने का अभिप्राय मेष पशु को पका कर पशुयाग करना न लेकर विस्तीर्ण मेघ रूपी मेष को परिपक्व कर बरसाने का भाव लिया है। १००

## पशुश्रों की ग्राहुति का ग्राशय

अब एक अन्य मन्त्र को लेते है, जो ऋग्वेद तथा यजुर्वेद दोनो मे आया है।

यहिमन्नइवास ऋषभास उक्षणो वशा मेषा श्रवसृष्टास श्राहुता:।

कीलालपे सोमपृष्ठाय वेधसे हुदा मित जनये चारुमग्नये।।

ऋग् १० ६१. १४, यजु २० ७८

कात्यायन, सायण, उवट, महीधर आदि के अनुसार यह मन्त्र पशुयज्ञ में अदव, बैल, साड, बन्ध्या गौ तथा मेष पशुओं को काट-काट कर अग्नि में उनकी आहुति देने का वर्णन करता है। कि परन्तु वस्तुत यह भी एक पहेली है। ऋग्वेद में जिस सूक्त में यह मन्त्र आया है उसमें इससे पूर्व के मन्त्रों में अग्नि अन्न, घृत तथा मिधा की हिव चाहता है या यजमान उमें इन की हिव देते है, ऐसा कई बार उल्लेख हुआ है। कि

The falted wether Perhaps, the swollen rain-cloud The dice the stars Two. the Sun and Moon These are Ludwig's suggestion -Griffith.

इस प्रसंग में द्रष्टब्य महिष मृग को पकाने की पहेली पृ. ६६ जहां सायण ने भी मृग पशु को पकाने का अभिप्राय न लेकर मृग के समान इतस्ततः दौडने वाले मेंघ को वृष्ट्यभिमुख करने का भाव लिया है।

१६६. द्रष्टच्य का श्रौ सू १६६२१। 'यस्मिन् अग्नौ उक्षण उक्षाणः सेचनसमर्था ग्रहवासः ग्रहवाः ऋषमास वृषभाहच वद्याः रवभाववन्ध्याहच
मेषाहच अवसृष्टास देवतार्थम् अवसृष्टा परित्यक्ता सन्तोऽहवमेधे
ग्राहुता आभिमुख्येन हुता भवन्ति'-साथणः। 'यस्मिन्नग्नौ अहवासः
ऋषभास उक्षणः वद्याः मेषा अवसृष्टास अवदायावदाय चतुरवत्तेन
निक्षिप्ता , आदायादाय हुताः '-उवट। 'यस्मिन्नग्नौ एते पद्यबः ग्रवसृष्टाः
अवदायावदाय चतुरवत्तेन निक्षिप्ता , तथा ग्राहुताः आदायादाय
हुताः '---महीघर।

१८६. मन्त्र १-इषयन् (अन्निमच्छन्)। मत्र ४-योनि 'चृत्तवन्तमासदः'।
मन्त्र ५-स्वय चिनुषे अन्नमास्ये । मन्त्र ७-अन्ना वेविषद् । मत्र ६दघति प्रयासि (अन्नानि) ते । मत्र ११-तुम्य ' समिधा दाशत् ।

उसके साथ यह पशुक्रों की ब्राहुर्ति मेल नहीं खाती तथा प्रहेलिकात्मकता को सूचित करती है। पहेली में जितना ग्रसभव तथा ग्रसवद्ध सा वर्ग्न हो उतना ही उसका प्रहेलिकात्मक रूप निखरता है। ग्रतएव ऐसा वर्ग्न इस मन्त्र में है। यहा 'ग्रवमृष्टासः' पद पर ध्यान देने से पहेली सुलफ जाती है। ग्रांग्न में इन पशुग्रों को काट कर हवन नहीं करना है, ग्रांप्तु सार्वजनिक हित के लिए इनका दान या त्याग करना है। ग्रांग्न को ग्रांग्। करने का भाव यह है कि अब यह पशु ग्रांग्न देवता का हो गया, मेरा नहीं रहा, एव सार्वजनिक हित के काम ग्रांगा। इस प्रसग में शतपथ ब्राह्मण का पुरुषमें ध- प्रकरण भी ग्रवलोकनीय है। वहा विभिन्न पुरुषों का ग्रांग्न में होम नहीं किया जाता, किन्तु उन्हें केवल ग्रांग्न के समीप लाकर छोड़ दिया जाता है 'ं । ऋग्वेद में पुरुष-सूक्त के ठीक बाद ही प्रस्तुन सूक्त है। यदि पुरुषमेंघ में पुरुषों की हित दी जानी ग्रांभिन्नत नहीं है, तो यहा ग्रव्व, ऋषभ ग्रांदि का हित दिया जाना वेदाभिन्नत क्यो ग्रंगीकार किया जाए '' ?

१६० अथ हैन वागभ्युवाद । पुरुष मा सितिष्ठिपो यदि सस्थापिष्य्यसि पुरुष एव पुरुषमत्स्यतीति । तान् पर्याग्नकृतानेवोदमृजत् । तद्देवत्या आहुतीर-जुहोत् । ताभिस्ता अत्रीणात् । ता एव त्रीता अत्रीणन् सर्वेः कामै- । शत. १३ ६. २

अग्नि मे इन पशुओ को आहुत करने का अभिप्राय इन्हें रक्षार्थ 939 अपिन को मौपना भी लिया जा सकता है। ऋग् ४.६१,२ मे कहा है कि अग्नि सबका निवासक तथा गृहवत् म्राश्रयभूत है, उसके पास धेनुए (धेनव ), शीघ्रगामी घोडे (ग्रर्वन्त र**धृद्रुव**ः) तथा सुजात स्तोतुजन (सुजातास. सूरय) भ्राकर एकत्र होते है, स्रथत् वह इनका भी निवासक तथा ब्राष्ट्रयदाता है, निक भक्षक । इन मन्त्रो का अर्थ सायण ने भी पश्वाहुतिपरक नहीं किया है ग्रन्यथा क्या पशुओं के साथ स्तोतृजनो की भी ब्राहृति दी जाती ? ऋग् ६.१६.४७ मे अगिन को सम्बोधन कर कहा गया है कि हम ऋचा या स्तुति के साथ हृदय से सस्कृत हवि तुभे देते है, वे हविया तेरे लिए उक्षा, ऋषभ और वशा होवे । इससे प्रतीत होता है अग्नि में सचमुच के साड, बैल ग्रीर गाय की आहुति न देकर हवियों की ही आहुति देनी अभिप्रेत है। ऋग् २.७. ५ मे अगिन को अष्टापदी वशाओं से आहुत कहा है। सायण ने अष्टापदी वज्ञाओं का अभिप्राय लिया है गर्भिएत गौए । पर वस्तुतः वेद स्वयं इस पहेली का समाधान प्रस्तुत कर देता है, जब वह ऋग्०

साथ ही ग्राग्न का अर्थ यह पायिव अग्न ही नहीं है, श्रिष्तु उत्तर ज्योतिया अर्थात् अन्तरिक्षस्य विद्युत् एवं द्युलोकस्य सूर्यं भी अग्नि पद से बाच्य होते हैं '' । द्युलोक की ग्राग्न में भी ये अन्न, ऋषभ, उक्षा प्रादि पश्च प्रकृति ने ग्राहुत करके ग्राकाश में छोड़े हुए हैं। ये श्रव्य ग्रादि प्राकाश के तारासमूह-विशेष है। उच्चें:श्रवा नामक पौरािए क श्रव्य तथा नर-तुरग व्योभ में विहार करते है। 'श्रव्यासः' से इन तारासमूहों के तारे गृहीत हो सकते हैं। इसी प्रकार 'ऋषभासः', 'उक्षण' तथा 'दशा' से वृषरािश के तारे. एवं 'मेषाः' से मेषरािश के तारे ग्राभित्रेत होने सभव है। यह श्राकाशस्य ग्राग्न 'कीलालपा' अर्थात् ग्राकाश-गगा के प्रकाश-सिलल का पान करने वाली है। चन्द्रमा इसके पृष्ठ पर होने से यह सोमपृष्ठ है।

अध्यातम मे आतमा अनि<sup>१६</sup> है। अध्यातम-मार्ग का उन्मुख ऋषि कहता है कि मैं हृदय-सहित अपनी मित को उस आतमा के प्रति प्रेरित करता हूँ, जो कीलालपा है अर्थात् दिव्य अमृतरस का पान किये हुए है, तथा सोमरस जिसकी धाराओं को वह शरीर की मन, बुद्धि, वाक्, प्राण, चक्षु श्रोत्र, आदि सब शक्तियो पर प्रवाहित करना चाहता है, जिसके पृष्ठ पर बहता है। उस आतमा मे अश्व, ऋषभ आदि आहुत हैं इसका अभिप्राय यह है वि इनमे उप-लक्षित अपनी सब शक्तियों का उपयोग आतमा के प्रति समर्पण करते हुए ही करना चाहिए, इन्हें स्वतन्त्र रख कर नहीं। अश्व प्राण्य या शारीरिक बल की शक्तिया हैं. ऋषभ भारवाहिता की शक्तिया हैं, उक्षा सेचनशक्तियां है, वशा सौम्यता, माधुर्य, प्रेम एवं मातृत्व की शक्तिया हैं<sup>१६४</sup>, मेष आच्छादन की शक्तिया हैं।

<sup>्</sup>द.७७.१२ मे वार्गी को अष्टापदी कहता है—वाचमण्टापदीमहम् ।

१६२ स न मन्येत झयमेवाग्निरिति, झप्येते उत्तरे ज्योतिषी झग्नी उच्येते। निरु. ७. १७

१६३. झात्मा वा भग्नि । शत. ७. ३. १. २

१६४. ये शक्तियां वशा को दोग्ध्री भी मान कर गृहीत की गयी हैं, सायए। के समान वन्ध्या भी मानकर नहीं। जैसा 'वैदिक इण्डैक्स' मे इस शब्द पर लिखित है, वन्ध्या भी के लिए यह बहुत कम प्रयुक्त हुआ है। प्रधिकतर यह दोग्ध्री भी के लिए ग्राया है, यहाँ तक कि ग्रथ्वं १०.१० में तो इसे सहस्रकारा (मन्त्र ४) कहा है, तथा लिखा है कि साध्य ग्रौर वसुगण इसके दृष को पीकर उसकी प्रशंसा करते नही थकते (मन्त्र ३१)।

#### ग्रहवमेध तथा ग्रजमेध

श्रन्य भी वेदों के ऐसे श्रनेक प्रसग हैं, जिनकी व्याख्या प्रहेलिकात्मक शैली को ध्यान मे रखते हुए ही की जानी चाहिए। उदाहरणार्थं, ऋग्वेद का श्रव्यमेध-प्रकरणा लिया जा सकता हे, जो यद्यपि वस्तुत: प्रहेलिकात्मक है, परन्तु दुर्भाग्य से भाष्यकारों का ध्यान उसके प्रहेलिकात्मक रूप पर नहीं गया है। यह है प्रथम मण्डल का १६२ वा सूक्त, जिसकी कर्मकाण्डपरक व्याख्या के श्रनुसार श्रव्य को काट कर तथा पका कर श्रीन मे श्राहुनि दी जाती है। वस्तुत: यहा १६१ से १६४ तक चारों सूक्त प्रहेलिकात्मक हैं। १६१ वें सूक्त में ऋगुओं के चमत्कारों की पहेलिया है। सूक्त १६२ तथा १६३ मे श्रव्य की पहेली है। १२४ वा वह प्रसिद्ध श्रम्यवामीय सूक्त है, जिसकी कई पहेलियों पर हम इसी श्रध्याय में विचार कर चुके है। श्रारचर्य का विषय है कि १६१ वें तथा १६४ वें सूक्त की प्रहेलिकात्मकता की श्रोर तो भाष्यकारों का ध्यान गया, परन्तु मध्य के १६२-६३ सूक्तों की व्याख्या श्रव्य पशु को काटने तथा पकाने परक ही की जाती रही हैं तथा

वेद मे अग्नि, पर्जन्य, सोम, ग्रादित्य ग्रादि को ग्रश्व कहा गया रहे है। ब्रह्म, ग्रात्मा, प्रारण, राष्ट्रपति ग्रादि के लिए भी अश्व प्रयुक्त हुन्ना है, क्यों कि ये ब्रह्माण्ड, शरीर, राष्ट्र ग्रादि रथों को वहन करते हैं। इन अर्थों को दिष्ट में रख कर ही ग्रश्वमेघ की पहेली का समाधान किया जाना चाहिये था यथा, ग्राधिदैवत पक्ष में सवत्सर का सचालन ही ग्रश्वमेघ यज्ञ है। सूर्यमण्डल ग्रश्व का सिर है, मेघ उदर है। उत्तरायण काल इस ग्रश्व के परिपुष्ट होने का समय है, दक्षिणायनकाल काट कर उत्सर्ग किये जाने का। वर्षात्रहतु में इस ग्रश्व का मेघ रूपी उदर काटा जाता है। उमका ग्राकश्च में वन्धन तथा

१६५. स्वामी दयानन्द ने ऋग्देद तथा यजुर्वेद के अश्वमेध-प्रकरणो की प्रचलित व्याख्या से भिन्न व्याख्या की है।

१६६ यथा, ग्रग्नि-ऋग् १०.१८८. १ । पर्जन्य-ऋग् ५ ८३.६ । सोम-ऋग् ६ ८६.४ । ग्रादित्य-ऋग् ७.७७ ३ ।

१६७. एष वा भ्रश्वमेशो य एष (सूर्यः) तपति, शत. १०. ६. ५ ६ । एष एवाश्वमेशो यश्चन्द्रमाः, शत. ११. २. ५. १ । राष्ट्रं वा भ्रश्वमेशः शत. १३. १. ६. ५ । "राष्ट्रपालनमेव क्षत्रियागुःमश्वमेशास्यो यशो भवति नाश्वं हत्वा तदङ्गाना होमकरण चेति" दयानन्द, ऋ. भा. भू. राजप्रजाधमं विषय ।

विद्यसन करने वाले महत् हैं, जो विद्युत् रूपी छुरियों से उसे काटते हैं। जिसमें उसके अगों को पकाया जाता है वह हाडी (मास्पचनी उखा) अन्तरिक्ष है। अध्यात्म इष्टि से मनुष्य का आत्मा अश्व है। उसे भी काटने तथा पकाने की आवश्यकता होती है। कष्ट तथा तपस्या का जीवन यापन कराना ही उसे काटना है। पशुता से हटा कर परिपक्व करना ही पकाना है। परिपक्व करके उसे देवापंश करना होता है।

बृहदारण्यक उपनिषद् के अनुसार तो अश्वमेध का यह अश्व और भी विश्ताल हैं। उषा मेध्य अश्व का सिर है, सूर्य चक्षु है, वायु प्राण् है, वंश्वानर-अगि खुला हुआ मुख है, सबत्सर आत्मा है, द्यो पृष्ठ है, अन्तरिक्ष पेट है, पृथिवी खुर हैं, दिशाए पार्श्व है, अवान्तर दिशाए पसलिया हैं, ऋतुए अग हैं, मास और अर्थमास सिवस्थल हैं, अहोरात्र पेर हैं, नक्षत्र अस्थिया हैं, मेघ मास है, बालुकाकण अधपचा भोजन है, निदया गुदा है, पर्वत यकृत् तथा क्लोम हैं, ओषि-वनस्पितया लोम है, उदयवेला पूर्वार्घ है, अस्तमनवेला उत्तरार्घ है, विद्युत् चमकना जभाई लेना है, गरजना अग कपाना है, वर्षण मूत्रत्याग है, वाणी हिनहिनाना है ।

वेद स्वय भी १६३ वे सूक्त मे श्रश्वमेध के इस अश्व का स्रता-पता देते हुए कहता है---

"हे अश्व, प्रथम उत्पन्न होकर समुद्र अथवा जल से ऊपर उठ कर जब तूने कृन्दन किया तब तू ऐसे उड़ा, मानो हयेन के पख तुक्तमें आकर लग गये हो। तूने ऐसी कुदकड़ी भरी, मानो हरिएा की बाहुए (अगले पैर) तुके मिल गयी हों। तेरा यह रूप बड़ा स्तुत्य था (मन्त्र १) दें। यम से दिये हुए इसे तित ने बाघा, श्रेष्ठ इन्द्र इसका अधिष्ठाता वना। गन्धर्व ने इसकी रस्सी पकड़ी। हे वसुश्रो, तुमने सूर्ग में से इसे निकाला है (मन्त्र २)। हे अश्व, अपने गृह्य वन से तु यम हैं, तू आदित्य है, तू तित है, तू सोम के साथ सपृक्त है। दी मे तेरे तीन बन्धन है, ऐसा कहते हैं (मन्त्र ३)। हे अश्व, तेरे तीन बन्धन खुलोक में है, तीन बन्धन अन्तरिक्ष मे है, तीन बन्धन समुद्र में हैं (मन्त्र ४)। नोचे से ऊपर खुलोक की छोर उड़ते हुए पक्षी-तुल्य तेरे आत्मा को मैंने मन से जान लिया है। रेगुरहित सुगम गगन-मार्गो मे खग के समान गित करने वाले तेरे सिर को भी मैंने देख लिया है (मन्त्र ६)। हे अश्व, भूतल पर

१६८. बृ. उ. १, १, १

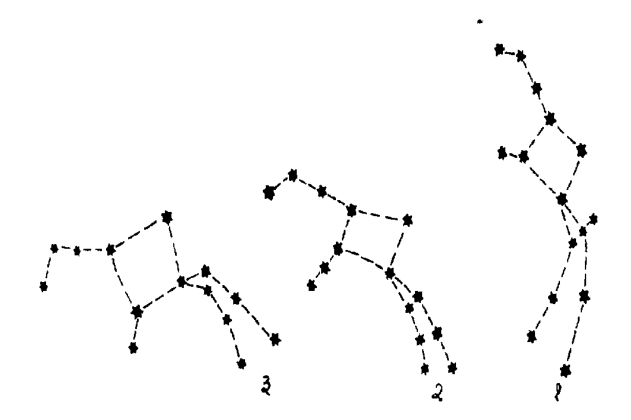
<sup>188.</sup> The Sacrificial Horse is here identified with the Sun in the Ocean of air.—Griffith.

भन्नोत्पत्ति के लिए पहुचने की इच्छा करने वाले तेरे रूप को मैंने बहुत उत्तम समभा है। जब मनुष्य तेरे दिये भोग भ्रोषधि-वनस्पितयों को प्राप्त करता है, तब भानन्द से उन्हें खूब खाता है (मन्त्र ७)। हे भ्रश्व, तेरे भ्रनुकूल होने पर ही रथ चलता है, तेरे भ्रनुकूल होने पर ही मनुष्य की जीवन-यात्रा चलती है, तेरे भ्रनुकूल होने पर ही कन्याभ्रों में वर्चस्व ग्राता है। सभी प्राणी तेरा सख्य चाहते हैं। सब देव तेरी भ्रनुकूलता में हो बल पाते हैं (मन्त्र ८)। हे भ्रश्व, सोने के तेरे सींग हैं, लोहे के तेरे पैर हैं, तू मन के समान वेगवान् है, इन्द्र भी तेरे भ्रागे तुच्छ है (मन्त्र ६)। जब ये भ्रश्व आकाशमार्ग में उडते है, तब ऐसा प्रतीत होता है मानो श्रेणिबद्ध होकर हस उड रहे हैं (मन्त्र १०)। हे भ्रश्व, तेरा शरीर उडने वाला है, तेरा चित्त वायु के समान वेगवान् है। तेरे श्रुग चारो भीर स्थित हैं, वे टूट-टूट कर भ्ररण्यों में गिर जाते हैं (मन्त्र ११)।"

ग्रश्वमेघ की पहेली का हल खोजते हुए प्रहेलिकाकार के स्वय दिये हुए ये सकेत किसी भी प्रकार उपेक्षणीय नहीं हो सकते। क्या ग्रश्व पशु के पक्ष में ये चरितार्थ होते हैं ?

इस पहेली का एक हल हम गगन-प्रागण के तारासमूह में भी पा सकते है। गगन में उच्चे श्रवा नाम का एक तारासमूह है। वह आजकल शरद में पूर्व दिशा में उदित हो, समुद्र से उठकर, क्रमशः ऊपर चढता है, फिर नीचे उतरता है और शिशिर के अन्त में अस्त हो पश्चिम क्षितिंज में नीचे चला जाता है। इस यात्रा में यह अश्व प्रारम्भ में मुख ऊपर उठा, प्रगले पैरों को ऊपर उछाल, पिछले दो पैरों के बल खड़ा हो निक्रमण करता प्रतीत होता है, अगली ऋतु में सीधा चारों पैरों के बल खड़ा हो जाता है, तीसरी ऋतु में मुख नीचे कर पानी घीता एव घास खाता हुआ सा दिन्दिंगोचर होता है। निम्न रेखाचित्रों से इन अवस्थाओं का कुछ अनुमान होता है। निम्न रेखाचित्रों का वर्णन सूक्त १६२ में किया श्री पान है। अस्त होना ही इस अश्व का काटा जाना है। पश्चिम क्षितिंज के नीचे चले जाने के पश्चात् फिर अगली तीन ऋतुओं में इसके दर्शन नहीं होते। तब वह देवों को अपित किया जा रहा होता है। मन्त्र २१ में कहा है कि यह

२००. निक्रमणं निषदनं विवर्तनं यच्च पड्वीशमर्वतः । यच्च पपौ यच्च घासि जवास मर्वा ता ते ऋषि देवेष्वस्तु ।। ऋण् १ १६२. १४



उच्चे श्रवा ग्रव्य की तीन स्थितिया १ **शरद निक्रमणम् २** हेमन्त निष**दनम्** ३ शिशिर पपी, घासि जघास

अश्व काटा जाकर भी मरता " नहीं। सचमुच ही ऐसी बात है, क्योंकि आगे धिमास के अनन्तर यह पुन आकाश में उदित दिखायी देता है।

ग्रश्वमेघ की पहेली की व्याख्या के सम्बन्ध में ऊपर जो कुछ लिखा गया है, वह संकेतमात्र है। क्रमश प्रत्येक मन्त्र को लेकर विस्तृत व्याख्या करना इस निबन्ध का क्षेत्र नहीं है। प्रथम ऋग्वेद के, तदनन्तर यजुर्वेद के भी ग्रश्वमेध-प्रकरण की प्रहेलिकात्मक रूप में उपर्युक्त पद्धति से क्रमिक सांगोपांग व्याख्या कर सकना एक कठिन कार्य ग्रवश्य है, तो भी इसमें सन्देह नहीं कि ये प्रसंग हैं पूर्णतः प्रहेलिकारूप ही। जैसा हमने ऊपर संकेत किया है, वेद स्वयं इनके प्रहेलिकात्मक होने की घोषणा करते हैं।

ग्रश्वभेष्ठ की ही कोटि के अथवंवेद के अजमेष-प्रकरण हैं "। यहां भी बकरे को पका कर स्वर्ग मेजना अभिप्राय नहीं है, किन्तु अज मनुष्य का

२०१. व वा उ एतन्छियसे न रिष्यसि देवां इदेषि पश्चिमः सुगेभिः। ऋग् १. १६२. २१

२०२. ग्रथर्व ४. १४; ६, ५

भात्मा रे है, जिसे परिपक्व करना है, क्यों कि भ्रपरिपक्व भात्मा स्वर्ग या मोक्ष का भिकारी नहीं हो सकता रें। इन प्रसंगों की प्रहेलिकात्मकता सूचित करने वाले संकेत स्वय इन्ही सूक्तों में उपलब्ध हो जाते है।

#### देवों के स्वरूप-निर्मंय में सहायता

वेदों की व्याख्या में प्रहेलिकात्मक शैली पर ध्यान देने से वैदिक देव-ताम्रों के स्वरूप-निर्णाय में भी पर्याप्त सहायता मिलती है। उदाहरणार्थ, हम ऋभु देवताम्रों को लेते हैं। ऋभुम्रों की पहेलिया या ऋभुओं के प्रमुख चमत्कार, जो ऋग्वेद में विणात किये गये हैं, उनमें से एक है मृत गौ के चर्म से पुन जीवित गौ बना देना तथा उसे बछड़े से युक्त कर देना।

निदचमँश ऋभवो गामपिशत,

सं बत्सेनासृजता मातरं पुनः । ऋग् १ ११०. ८

सायण ने तो यहा निम्न कथा देकर छुट्टी पा ली है—'पहले कभी किसी ऋषि की गौ मृत हो गयी थी। ऋषि ने उसके वत्स को देख ऋमुग्रो की स्तुति की। ऋभुग्रो ने उस गौ के सदश दूसरी गौ बना कर उसके ऊपर मृत गौ का वर्म बढ़ा दिया ग्रौर बत्स से उमे युक्त कर दिया ''।' पर यदि हम इसकी प्रहेलिकात्मकता को समभोंगे तो पहेली सुलभाने का भी प्रयत्न करेगे।

श्रविदेवत द्विष्ट से गौ भूमि है, चर्म वृष्ट्यभाव से शुष्क भूमि का पृष्ठ है। श्रनावृष्टि के कारण वह भूमि मृततुल्य होकर चर्मावशेष रह गयी है। बत्स उगा हुशा वृक्ष है। वह श्रपनी माता भूमि का जल रूपी दूष न मिलने से कुम्हलाया जा रहा है।

२०३. श्रज का स्नात्मा श्रर्घ वैदिक साहित्य मे प्रसिद्ध है। भ्रज का योगार्थ है 'जन्म न लेने वाला'। शरीर जन्म लेता है, उसमे रहने बाला भारमा भजन्मा होने से 'भज' है। द्रष्टव्य: ऋग् १०. १६. ४ तथा उसका सायग्रभाष्य; श्वेता. ४. ५; भ्रज की पहेली ऋग् १. १६४.६।

२०४. इन प्रकरणों की ग्रात्मपरक विस्तृत व्याख्या के लिए द्रष्टच्या ग्रथवं वेदभाष्य-सातवलेकर ।

२०४. पुरा कस्यचिद् ऋषेर्घेनुर्मृता, स ऋषिस्तस्या वेनोर्वस्स इध्ट्बा ऋर्मूस्तुष्टाव, ऋभवस्तत्सदशीमन्यां वेनु कृत्वा तदीयेन चर्मणा संबीय तेन वत्सेन समयोजयन् । सायणा.

ऋभु सूर्य-किरणे है, जो वर्षा से उस गौ को पुनरुज्जीवित कर देती है, तथा वृक्ष रूपी वत्स उसका दूध पीने लगता है। ""

ग्रधिभूत में गौ सरस्वती या वेदमाता है। वाक् उसका चर्म है, ग्रथं दूध है। योग्य गुरु के ग्रभाव मे वह सरस्वती चर्मावशेष रह गयी है। शिष्य बत्स है, जो ग्रथं रूपी दूध न मिलने से व्याकुल हो रहा है। १०० योग्य गुरु रूप सूर्य की उपदेश रूप किरएो माता सरस्वती को पुन ग्रथं से भरपूर दोग्ध्री गौ बना देती हैं, जिससे शिष्य उसका स्तन्यपान करने लगता है। १००

ग्रयवा सचमुच की गाय ही गौ है। वह रोगादि के कारण चर्मावशेष या मृतप्राय हो गयी है, जिससे उसका दूध सूख गया है। ऋभु मेघावी लोग हैं, उस जो उसकी यथायोग्य चिकित्सा कर उसे स्वस्थ एवं दुधार बना कछड़े से जोड़ देते हैं।

श्रध्यातम में मनुष्य की बुद्धि गौ है। "वह श्रात्मज्ञान की वर्षा न मिलने से दयनीय तथा मृततुल्य हो रही है। आत्मसूर्य की प्रकाश-रिमया बुद्धि को पुनः सजीव कर देती हैं, जिससे मन-रूप वत्स दूध प्राप्त करने लगता है।

इभी प्रकार जादू से एक चमस के चार चमस कर देना, वृद्ध माता-पिता को युवा कर देना ग्रादि ऋभुग्रो की ग्रन्य पहेलियो रें तथा ग्रहिवनी प्रभृति इतर देवो की पहेलियों के व्याख्यान से उन-उन देवों के स्वरूप का स्पष्टीकरण हो सकता है।

२०६. A skin. Perhaps the dried earth. A cow. The earth refreshed by the rains. The Mother: The earth. Her calf The autumn Sun.-Griffith आदित्यरक्मयोऽपि ऋभव उच्यन्ते। निरु.११.१४

२०७ ''गौ. श्रुति'। वत्स पुत्रभावमापन्न शिष्यम्।'' अस्यवामीय सूक्त, ऋग्, १.१६४, मन्त्र २८ का आस्मानन्दकृत भाष्य।

२०६० तुलनीय यस्ते स्तनः शशयो यो मयोभूर्येन विश्वा पुष्यसि वार्याण । यो रत्नधा वसुविद् यः सुदत्रः सरस्वति तमिह धातवे कः ।। ऋग् १.१६४.४६

२०६. ऋभु: मेधाबी, नि. ३.१५

२१०. ''वुद्धिस्वरूपिणी घेनुम्।'' अस्यवामीयसूक्त, ऋग् १. १६.४, मन्त्र ४० का आत्मानन्दकृत भाष्य।

२<mark>११. ऋभुओ की अन्य पहेलियों की व्याख्या के लिए द्रष्टव्य. ऋभुदेवता,</mark> भगवद्दत्त वेदालकार।

इतने विवेचन से हमारे विचार में वैदिक पहेलियों का स्वरूप तथा वेद में प्रहेलिकात्मक शैली के विचार का महत्त्व स्पष्ट हो गया है, यद्यपि इस अध्याय में ग्रन्य भी अनेक वैदिक प्रकरणों पर विचार किया जा सकता था। वेदों के ग्रधिकतर वर्णन प्रहेलिकात्मक होने से अगले अध्यायों में भी, यद्यपि वे इतर शैलियों को लेकर लिखे गये हैं, इस शैली के उदाहरण हमारे समुख आयों।

## तृतीय ग्रध्याय

# आत्मकथात्मक शैली

अब हम बेदों की आत्मकथात्मक शैली पर विचार करेंगे। इस शैली में कोई देव, मनुष्य आदि अपनी कथा स्वयं विणित करता है। उसमे उज्ज्वल पक्ष तथा कृष्ण पक्ष दोनों हो सकते हैं। उज्ज्वल पक्ष मे वह ग्रात्मप्रशस्ति, अपने गौरवगीत, अपने महत्त्वपूर्ण कार्य, आत्मविजयोहलास, ग्रपनी उमंग, अपनी महत्त्वाकांक्षा आदि का वर्णन करता है। कृष्ण पक्ष में वह अपनी हीन दशा पर परिदेवन करता है। वेदों में इस शैली का प्रचुर प्रयोग मिलता है। कुछ प्रसग यहां प्रस्तुत किये जाते हैं।

## इन्द्र की ग्रात्म-स्तुतियां

#### प्रवम ब्रात्मस्तुति

ऋग् ४.२६ मे इन्द्र निम्न प्रकार आत्मस्तुर्ति करता है— ग्रहं मनुरमवं सूर्यदेखाहं कक्षीवां ऋषिरस्मि विप्रः । ग्रहं कुरसमार्खुं नेयं न्यूञ्जेऽहं किविद्याना पद्यता मा ॥१॥ ग्रह मूमिमददामार्यायाहं कृष्टिं दाशुषे मत्याय । ग्रहमपो ग्रनयं वावद्याना मम देवासो ग्रनु केतमायन् ॥२॥ ग्रहं पुरो मन्दसानो व्यरं नव साकं नवतीः शम्बरस्य । शाततमं वेद्यं सर्वताता दिवोदासमितिविग्वं यदावम् ॥३॥

मैं ही मनु हूं श्रौर सूर्य हूँ। में ही कक्षीवान्, ऋषि तथा विप्र हूँ। मैं ही यर्जुनी के पुत्र कुत्स को नितर। श्रलकृत करता हूँ। मैं ही किव तथा उज्ञनस् हूं। हे मनुष्यो. मुक्ते देखों (मन्त्र १) । मैंने ही श्रार्य को भूमि प्रदान की है। मैंने ही दानी मर्त्य को वृष्टि प्रदान की है। मैंने ही शब्द करती हुई निदया वहायी हैं। सब देव मेरे ही सकल्प के श्रनुसार चलते है (मन्त्र २)। मैंने

ऐतिहासिक पक्षानुसार मनु ग्रादि ब्यक्तिवाचक नाम हैं। यौगिक पक्ष में इनके निम्न ग्रथं होंगे। मनु सर्वज्ञ प्रजापित, 'सर्वस्य मन्ता प्रजापितः,' सायगा। सूर्य स्वयं प्रकाशक, 'सूर्यः सूर्य इव प्रकाशकः', दयानन्द। कक्षीवान् किथावान्', निरु. ६.१०,। ऋषि इद्यानंद। 'ऋषिर्दर्शनात्,' निरु. २१। विश्र मेघावी, नि. ३.१५। कि कान्तदर्शी, निरु. १२.१२। उशनस् सर्वहितेच्छु 'उशनाः सर्वहितं कामयमानः', दयानन्द।

सोमपान से भ्रानित्त होकर शम्बर की एकसाथ निन्यानवे पुरियो को विध्वस्त कर दिया। युद्ध में भ्रतिथिग्व दिवोदास की जब मैंने रक्षा की तब सौबीं पुरी उसे निवास के लिए दे दी (मन्त्र ३)। वितीय भ्रात्मस्तुति

ऋग् १०.२७ मे इन्द्र वसुक को अपनी महिमा बता रहा है—
प्रसत् सु मे जरित साभिवेगो यत् सुन्वते यजमानाय शिक्षम् ।
प्रमाशिवामहमस्मि प्रहन्ता सत्यध्वृत वृजिनायन्तमाभुम् ।।१॥
यवीवहं युषये संनयान्यवेवयून् तन्वा शूशुजानान् ।
प्रमा ते तुम्नं वृषमं पवानि तीवं सुतं पञ्चदशं निषिञ्चम् ।।२॥
नाहं तं वेद य इति क्रवीत्यवेवयून्त्समरणे जगन्वान् ।
यदावास्यत् समरणमृघावदाविद्धं मे वृषभा प्रश्नुवन्ति ।।३॥
यदन्नातेषु वृजनेष्वासं विश्वे सतो मघवानो म ग्रासन् ।
जिनामि वेत् क्षेम ग्रा सन्तमाभुं प्र तं क्षिणां पवंते पावगृह्य ॥४॥
न वा उ मां वृजने वारयन्ते न पर्वतासो यवहं मनस्ये ।
मम स्वनात् कृष्युकरणों भयात एवेदनु सून् किरणः समेजात् ॥४॥
वशं न्वत्र शृतपां ग्रनिन्द्रान् बाहुक्षदः शरवे पत्यमानान् ।
यूषुं वा ये निनिद्धः सखायमध्यू न्वेषु पवयो ववृत्युः ॥६॥
प्रश्नेद्व मे मंससे सत्यमुक्तं द्विपाच्च यच्चतुष्पात् संसृजानि ।
स्त्रीभियौं ग्रत्र वृषणं पृतन्यादयुद्धो श्रस्य विभजानि वेदः ॥१०॥

हे स्तोता, मेरा यह स्वभाव हे कि मैं सोमयाग के अनुष्ठाता यजमान को प्रभिलिषत फल प्रदान करना हूँ। जो दूसरों को आशीर्वाद नहीं देते उनका मैं प्रहन्ता हूँ। सत्य का उच्छेद करने वाले पापेच्छु का भी मैं विनाशक हूँ (मन्त्र १)। देवयजन न करने वाले, प्रत्युत केवल शरीर के प्रसाधन में प्रवृत्त रहने वालों को मैं युद्ध का पात्र बनाता हूँ। साथ ही मैं हृष्टपुष्ट वृषभ को परिपक्व करता हूँ, तथा उसमे पन्द्रहवी सोम की कला निषिक्त कर देता हूँ (मग्त्र २) । अपने अतिरिक्त मुक्ते ऐसा कोई व्यक्ति नहीं मिला जो यह कह सके कि मैंने युद्ध में देवद्वेषियों का ही वध किया है। जब कोई हिसामय संग्राम की मुक्ते सूचना देता है, तब मेरे वीरतापूर्ण कार्यों की सब प्रशसा करते है (मन्त्र ३)। जब अपरिक्रात संग्रामों में मैं प्रवृत्त होता हूँ, तब धन-धान्यादि से युक्त समस्त जन सहायतार्थ मेरे समीप ग्रा जाते हैं। जगत्-कल्याण के निमित्त मैं महान् शत्रु का वध कर देता हूँ, उसे पैरो से पकड़ कर पर्वत पर दे मारता मैं महान् शत्रु का वध कर देता हूँ, उसे पैरो से पकड़ कर पर्वत पर दे मारता

२. इस मन्त्र की व्याख्या के लिए देखिये, पु० ५६।

हूँ (मन्त्र ४) । युद्ध में मुक्ते रोकने वाला कोई नहीं है । जो कुछ करने का मैं संकल्प कर लेता हूं, उसमें पर्वत भी हकावट नहीं डाल सकते । मेरे सिहनाद से बिघर भी भयभीत हो उठता है । मेरे ही शासन मे प्रतिदिन किरेणों वाला सूर्य गित करता है (मन्त्र ४) । जो लोग मुक्त इन्द्र में विश्वास नहीं लाते, जो देवार्य परिपक्व हिवयों को छीन कर पी जाते हैं, जो बाहुग्रों पर ताल ठोकते हुए हिंसा के लिए वेगपूर्वक ग्राते हैं, उन्हें मैं देख लेता हूँ । जो मुक्त महान् सखा की निन्दा करते हैं उनके ऊपर मेरे बच्च गिरते है (मन्त्र६)। मैंने यहाँ जो कुछ कहा है वह सत्य है, निश्चय जानो । जो द्विपात्, ग्रीर चतुष्पात् है, उस सबकी मैं सृष्टि करता हूँ । जो स्त्रियों से बलवान् को युद्ध करने के लिए भेजता है, उसका घन बिना युद्ध के ही हर कर मैं दूसरों में विभक्त कर देता हूँ (मन्त्र १०)।

तृतीय प्रात्मस्तुति

ऋग् १०.४८ मे इन्द्र निम्न प्रकार ग्रात्म-परिचय देता है---ग्रहं भुवं वसुनः पूर्व्यस्पितरहं धनानि संजयामि शदवतः। मां हवन्ते पितरं न जन्तवोऽहं दाशुषे विभजामि मोजनम् ॥१॥ ग्रहमिन्द्रो रोषो वक्षो ग्रयवंगस्त्रिताय गा ग्रजनयमहेरिष । ब्रहं दस्युक्यः परि नृम्णमा ददे गोत्रा क्षिक्षन् दधीच मातरिइवने ॥२॥ मह्यां त्वच्टा वज्रमतक्षदायस मिय देवासोऽवृजन्निप ऋतुम्। ममानीकं सूर्यस्येव बुष्टरं मामार्यन्ति कृतेन कर्त्वेन च ॥३॥ श्रहमेतं गम्यमदस्यं पशुं पुरीविणं सायकेना हिरम्ययम् । पुरू सहस्रा निशिशामि दाशुषे यन्मा सोमास उक्थिनो ग्रमन्बिषुः ॥४॥ ग्रहमिन्द्रो न पराजिग्य इद्धनं न मृत्यवेऽव तस्ये कदाचन । सोमिमनमा सुन्वन्तो याचता वसु न मे पूरव सख्ये रिबाथन ॥४॥ भ्रहमेताञ्खादवसतो द्वा द्वेन्द्रं ये वक्तं युचयेऽकृण्वत । ब्राह्मयमानां श्रवहन्मनाहनं दृढा बदन्नममस्युर्नमस्विन: ॥६॥ ग्रभीदमेकमेको ग्रस्मि निष्धाडभी द्वा किमु अय करन्ति। खले न पर्वान् प्रति हन्मि सूरि कि मा निन्दन्ति शत्रवोऽनिन्द्राः ॥७॥ ग्रहं गुङ्गुभ्यो ग्रतिथिग्वमिष्करमिषं न वृत्रतुरं विक्षु बारयम्। यत् पर्णयघ्न उत वा करञ्जहे प्राहं महे वृत्रहत्ये प्रशुक्षवि ॥ व।। प्र मे नमी साप्य इवे भुने भूद गवामेचे सख्या कृश्त द्विता । विद्युं यवस्य समियेनु मंहयमाविवेनं शंस्यमुक्थ्यं करम् ॥६॥ प्र नेमस्मिन् दबुशे सोमो ग्रन्सर्गौपा नेममाबिरस्था क्रुगोति । स तिग्मशुरु गं वृषभं युपुत्सन् द्रहस्तस्यौ बहुले बद्धो ग्रन्तः ॥१०॥

#### ग्रावित्यानां वसूनां रिव्रयारां देवो देवानां न मिनामि धाम । ते मा भद्राय शवसे ततक्षुरपराजितमस्तृतमधाढम् ॥११॥

में ही धन का मुख्य प्रधिपति हूँ, मैं सदा ही शत्रू के धनो को जीत लेता हैं। मुभी ही सब जन्तु पिता के समान पुकारते हैं। मैं ही दानी की भोजन बाटता हूँ (मन्त्र १)। मैं इन्द्र हूँ, मैं ही ग्रथर्वा की छाती को युद्ध मे पराड मुख होने से रोकने वाला हूँ। मै ही त्रित के लिए मेघावरण मे से गौग्रों को प्रकट करता हूँ। भ दस्युद्यों से धन व बल छीन लेता हूँ। मैं ही दघ्यङ् और मातरिश्वा के लिए गौग्रों के ग्रारोधक को दण्डित करता हूँ (मन्त्र २)। मेरे लिए ही त्वष्टा ने लौह वज्र का निर्माण किया था। मुऋ मे ही देवगण ग्रपने-ग्रपने कर्म को समर्पित करते है। मेरा स्वरूप सूर्य के समान दुस्तर है। कृत तथा करिष्यमाण कर्म से सब जन मुक्ते ही प्राप्त होते है (मन्त्र ३)। मैं इस गोसमूह को, अञ्चलमूह को तथा दुग्धामृत देने वाले अन्य हिरण्यालंकार-धारी पशुत्रों को ग्रपने वज्र द्वारा बहुत अधिक सहस्रों की संख्या में ग्रात्म-समर्पक भक्त के लिए दिलवा देता हूँ, क्योंकि उसके मन्त्रपाठयुक्त सोमरस मुभे तृप्ति प्रदान करते है (मन्त्र ४) । मै इन्द्र हूँ, मन को कभी हार नहीं सकता, मैं कभी मृत्यु का भाजन नहीं बनता। हे मनुष्यो, सोमसवन करते हुए ही मुभने धन की याचना करो, तुम मेरे सक्य मे विनाश को प्राप्त नहीं होगे (मन्त्र ५)। ये जो दो-दो मिलकर मुक्त वज्रधारी इन्द्र को युद्ध के लिए बाध्य करते हैं, उन प्रबल, सास लेने वाले, ललकारने वाले, किन्तु अन्ततः

३. ग्रथर्वा = ग्रविचल वीर । ग्रथर्वाणोऽथर्वण वन्त , थर्वतिश्चरितकर्मा तत्प्रति-षेधः, निरु. ११.१७ । सायण ने 'रोधो वक्षो ग्रथर्वण ' का निम्न इतिहास-परक ग्रथे किया है—''मै ही, (ग्रथर्वण) ग्रथर्वा के पुत्र दध्यङ् का, (वक्षः) सिर, (रोध.) काटने वाला हूँ । अथर्वा के पुत्र दध्यङ् को इन्द्र ने कहा था कि तुम मधुविद्या किसी को न सिखाना, ग्रन्थथा तुम्हारा सिर काट दूंगा । पर दध्यङ् ने ग्रश्विदेवों को मधुविद्या सिखा दी, ग्रतः इन्द्र ने उसका सिर काट डाला।"

४. त्रिताय गा अजनयम् अहे: अधि। त्रित है आत्मिक, मानसिक, शारीरिक तीनो दृष्टियों से समृद्ध मनुष्य। वह दुर्भाग्य से कूप-पतित अर्थात् दुर्गति को प्राप्त हो जाता है, उसके सम्मुख अविवेक का आवरण छा जाता है। उस अवस्था में इन्द्र उसे ज्ञान-प्रकाश की किरणें प्रदान करता है। कूपपतित त्रित की पुकार के लिए द्रष्टव्य: ऋग् १.१०५. प्रयानिक, ४.६।

भुक जाने वाले शत्रुक्षो को कभी न भुकने वाला मैं दृढ वचन बोलता हुन्ना वज्य से मार गिराता हूँ (मन्त्र ६)। मैं धकेला ही इस एक छद्वितीय शत्रु को परास्त कर सकता हूँ, दो को भी परास्त कर सकता हूँ, तीन भी मेरा क्या विगाड़ सकते हैं। खलिहान मे पूलों के समान बहुत से शत्रुधों को मैं कुचल डालता हूँ। मुक्त इन्द्र को न मानने वाले ये शत्रु मेरी क्या निन्दा कर रहे है (मन्त्र ७)। मैं गुंगुजनो की रक्षा के लिए संस्कर्ता, शत्रुहिंसक मतिथिग्व को अन्न के समान प्रजाश्रों में धृत करता हैं। पर्णय के संहारक, करज के संहारक, वृत्र के सहारक महान् युद्ध मे मैं विश्रुत हो चुका हूँ (मन्त्र ८)। जो मेरे ग्रागे भुकता है वह पूजाई हो जाता है, ग्रन्न की प्राप्ति मे तथा उसके भोग में एव गौंधों की प्राप्ति में समर्थ हो जाता है। ग्रतः हे मनुष्यो, तुम भी मेरे साथ श्रन्दर-बाहर दोनों प्रकार की मैंत्री करो। ज्यो ही मैं ग्रपने स्तोता को शस्त्र प्रदान करता हूँ, त्यो ही इसे प्रशसनीय तथा स्तुति का अधिकारी वना देता हूँ (मन्त्र १)। मैं देव हूँ, म्रादित्यो, वसुम्रों तथा रुद्र देवो के धाम को मैं बिनष्ट नहीं करता। भद्र बल की प्राप्ति के लिए वे मुक्त ग्रपराजित, श्रहिसित, श्रनभिभूत इन्द्र की ही स्तुति करते है (मन्त्र ११)।" चतुर्व प्रात्मस्तुति

इसी भ्रात्म-स्तुति को प्रवृत्त रखता हुआ इन्द्र आगे ऋग् १०. ४६ में निम्न उद्गार प्रकट करता है—

महं दां गृणते पूर्वं वस्वहं बहा कृणवं महा वर्धनम् ।

प्रहं भुवं यजमानस्य घोदिताऽयज्वनः साक्षि विश्वस्मिन् भरे ॥१॥

मां धुरिन्द्रं नाम वेवता दिवश्च गमश्चापां च जन्तवः ।

अहं हरी वृषणा विद्यता रघू प्रहं वज्रं शवसे पृष्ण्या वदे ॥२॥

प्रहमत्कं कवये शिश्नवं हर्षरहं कुत्समावमाभिकतिभिः ।

प्रहं सुक्षस्य श्निष्टा वध्यमं न यो रर धार्यं नाम बस्यवे ॥३॥

प्रहं पितेव वेतस् रिभष्टिये तुग्रं कुत्साय स्मिवभं च रन्धयम् ।

प्रहं भुवं यजमानस्य राजनि प्र यद् भरे तुज्ये न प्रियाघृषे ॥४॥

प्रहं देशं नचमायवेऽकरमह सक्याय पङ्गृभिमरन्थयम् ॥४॥

प्रहं तेशं नचमायवेऽकरमह सक्याय पङ्गृभिमरन्थयम् ॥४॥

प्रहं स यो नववास्त्यं बृहद्भं सं बृत्रेव दासं वृत्रहारुवम् ।

पद् वर्धयन्तं प्रवयन्तमानुषम् दूरे पारे रजसो रोचनाकरम् ॥६॥

प्रहं सूर्यस्य परियाम्याञ्जभः प्रतशेभिवंहमान धीजसा ।

पन्मा सावो मनुष प्राह निर्माज च्यक् कृषे दासं कृत्वयं हृषेः ॥७॥

श्रहं सप्तहा नहुषो नहुष्टरः प्राधावयं शवसा तुर्वशं यदुम् । ग्रहं न्यन्यं सहसा सहस्करं नव बाधतो नवतिं च वक्षयम् ॥६॥ ग्रहं सप्त अवतो धारयं वृषा द्रवित्न्यः पृथिष्यां सीरा ग्रिष । ग्रहं सप्त अवतो धारयं वृषा द्रवित्न्यः पृथिष्यां सीरा ग्रिष । ग्रहं सप्त अवतो धारयं वृषा द्रवित्न्यः पृथिष्यां सीरा ग्रिष । ग्रहं तदासु धारयं यदासु न देवश्चन त्वष्टाधारयद्गशत् । स्पाहं गवामूधःसु वक्षस्मात्वा मधोर्मच् इवाञ्यं सोममाश्चिरम् ॥१०॥

मैं भ्रपने स्त्रोता को श्रेष्ठ ऐइवर्थ प्रदान करता हूँ, मैंने स्तीत्र की भ्रपना वर्धक बनाया है। मैं यज्रमान का प्रेरक होता हूँ। सब सग्रामी में भ्रयज्या क्षोगो को परास्त करता है। (मन्त्र १)। इन्द्र नाम वाले मुक्तको ही सब देवता , तथा काकाश, भूमि एव जलो के जन्तु भ्रपने भ्रन्दर धृत करते है। मैं रथो में बलवान्, विविध कर्मों वाले, फुर्तीले घोडो को नियुक्त करता हूँ। मै बल के लिए धर्षक वच्च को ग्रहरण करता हूँ (मन्त्र २)। मैंने कवि के मंगल के लिए श्रत्क को प्रहारों से ताडित किया। मैं रक्षाश्रो के साथ कुत्स के समीप पहुँचा। मैंने शुष्णासुर को शिथिल किया तथा उस पर वज्र-प्रहार किया। दस्यु को मैंने भार्य नाम नही दिया (मन्त्र ३)। मैने पिता के समान होकर वेतसु जनपदों को तथा तुम्र एव समदिभ को कुत्स के वश कर दिया। मैं यजमान को श्री-सम्पन्न करते वाला हुँ, पुत्र के समान उसे शत्रुश्रो के धर्षण के लिये प्रिय वस्तु प्रदान करता हूँ (मन्त्र ४) ।। मेने मृगय को श्रुतवी ऋषि के दश कर दिया, क्यों कि वह मेरे समीप ग्राया तथा स्तोत्र से उसने मुभे रिभाया। मैंने श्रायु के हितार्थ वेश को नम्र कर दिया, मैंने पड्गृभि को सब्य के वश कर दिया (मनत्र ५)। मै वह हूँ जिसने नई-नई हवेलिया खड़ी कर लेने वाले, बृहद् रथो वाले रात्रुका वृत्रो के समान भजन कर दिया था, तथा बढते एव प्रस्थात होते हुए उसे मैने खुलोक के भी परले पार फेक दिया था (मन्त्र ६)। एतशवर्ण, ग्राशुगामी ग्रव्वो से वहन किया जाता हुआ में ग्रपने भ्रोज से सूर्य की परिक्रमा करता हूँ। जब सोमाभिषव करने वाला मनुष्य मुक्ते कहता है, तब उसके यज्ञ को उज्ज्वल रखने के लिए मैं हन्तव्य शत्रु को प्रहारों से दूर भगा देता हूँ (मन्त्र ७) । मैं सात बड़े-बड़े ग्रसुरो का हन्ता हूँ, मैं बन्धनकर्ता को भी बन्धन में डालने वाला हूँ। मैंने तुर्वश तथा यद् को बल से प्रख्यापित कर दिया। मैंने ग्रपने ग्रन्य स्तोता को भी बल से बली बना दिया तथा फूलते-फलते निन्यानवे शत्रुश्रो को विनष्ट कर दिया (मन्त्र ८)। वर्षा करने वाले मैंने पृथिवी पर प्रवहराशील सात नदियों को बहाया है। शोभन कर्म वाला मैं प्रचुर जल प्रदान करता हूँ। मनुष्य के गज्ञार्थ युद्ध करके मैं उसे मार्ग प्राप्त कराता हूँ (मन्त्र १)। गौधों के ऊधसों में तथा नदियों मे भागामी वर्षा काल तक के लिए मैं उस द्रुतगामी, मधुर, चमकीले दुग्ध एव जलरूप सोम को घृत करता हूँ, जिसे इनमे देवशिल्पी त्वष्टा भी धृत नहीं कर सका था (मन्त्र १०)।

# इन्द्र-स्तुतियों पर एक दृष्टि

इन्द्र ने आत्मस्तुतियों में अपने महत्त्वपूर्ण कार्यों का उल्लेख किया है। उनमें कुछ सृष्टि-रचना तथा प्रकृति सम्बन्धी है, यथा, वृष्टि करना, मरिताए प्रवाहित करना, द्विपात्-चतुष्पात् सबको जन्म देना, गौआं के ऊघसों में दुग्ध-रूप सोम तथा निदयों में जल रूप सोम निहित करना। दूसरे कर्म इस प्रकार के हैं जिनसे नैतिकता को वल मिलता है। उदाहरणार्थ, इन्द्र आर्य को भूमि देता है, दानशील पर ही घनादि की वृष्टि करता है, धर्म-कर्म को तिलाजिल दे शरीर के ही प्रागार में लगे रहने वालों से युद्ध करता है, केवल देव-देखियों का ही वध करता है, देवसमर्थकों का नहीं, और इस गुण में वह अत्यों से विलक्षण होने का दम भरता है, तथा कहता है, कि मेरे अतिरिक्त अन्य ऐसा कोई नहीं मिलेगा। इन्द्र के तीसरे प्रकार के कर्म युद्ध-सम्बन्धी हैं। युद्धकला में वह अद्वितीय है, जहां अपने सखाओं को सकट में देखता है, युद्ध के लिए पहुँच जाता है तथा प्रतिद्वन्द्वियों को वज्याघात से सचूर्णित कर देता है। चौथे, इन आत्म स्तुतियों में कुछ इतिवृत्तों का सकेन हुआ है, जिनकी क्याख्या निम्न प्रकार हो सकती है।

१ इन्द्र ने अर्जुनी के पुत्र कुत्स को अलंकृत किया (ऋग् ४.२६१)। प्रकृति मे अर्जुनी शुभ्र उषा है, इसका पुत्र सूर्य है। मालिन्य का कर्तन करने के कारण यह कुत्स कहाता है। इसे इन्द्र ने ही अलकृत किया हुआ है। अधिभूत मे गुरगवती माता अर्जुनी है, यतः किव-सम्प्रदाय मे गुरगो का रग खेत माना जाता है। उसका ऋषि-कोटि का स्तुतिकर्ता पुत्र भी कुत्स है। उसे भी सद्गुणादि से अलंकृत इन्द्र ही करता है। ऐतिहासिक पक्षानुसार अर्जुनी का पुत्र कुत्स नाम का कोई ऋषि-विशेष था, जिसे इन्द्र ने अलंकृत किया था।

५. ग्रर्जुनी = उथा । नि. १. ८ । द्रष्टव्यः ऋग् १. ४६. ३

६. रुशद्वत्सा रुशती व्वेत्यागात् ऋग् १. ११३. २ । रुशद्वत्सा सूर्यवत्सा ।... सूर्यमस्या बत्समाह साहचर्याद् रसहरणाद् वा । निरु. २ २०

७. कुत्स इत्येतत् कुन्ततेः (कृती छेदने)। निरु. ३. ३१

ऋषिः कुत्सो भवति, कत्ति स्तोमानामित्यौपमन्यवः । निरु. ३.११

- २. इन्द्र ने शम्बर की निन्यानवे पुरियों को विष्वस्त किया तथा उसकी सौबी पुरी अतिथिग्व दिवोदास को दे दी (ऋग् ४. २६. ३)। नैरुक्त मतानुसार शम्बर मेघ का नाम है। " दिवोदास सूर्य हुआ, यत: वह प्रकाश का दाता है"। सूर्य तथा मेघ का युद्ध होता है। मेघ मानों सौ पुरियों का दुर्ग बनाकर आकाश में निवास करता है। इन्द्र इस युद्ध में सूर्य की सहायता करता है तथा मेघ की निन्यानवे पुरियों को विष्वस्त कर उसे नीचे भूनि पर गिरा देता है, जो सौबी पुरी अवशिष्ट रहती है, उसे सूर्य को दे देता है तथा सूर्य-किरणों मेघलों क अन्तरिक्ष में निर्वाध निवास करने लगती हैं। "
- ३. इन्द्र ने दध्यङ् और मातिरिश्वा के लिए गौग्नो के ग्रारोधक को दिण्डित किया (ऋग्१०.४८ २)। दध्यङ् निरुक्त मे द्युस्थानीय देवो मे पठित है तथा इसका अर्थ ग्रादित्य है। मातिरिश्वा वायु है, गौ रिश्मया हैं, भि जिनका ग्रारोधक मेघ या राज्यन्धकार है। इन्द्र मेघ को बरसा कर तथा राज्यन्धकार को छिन्न-भिन्न करके सूर्य तथा बायु को पुनः रिश्मया प्रदान करता है। भ

ग्रतिथिग्व के लिए द्रष्ट्वय : संख्या ४ ।

१० नि १.१०

११. दिव. प्रकाशस्य दास. दाता (दासित ददातिकर्मा नि. ३ २०) दिवोदास विज्ञानमयस्य प्रकाशस्य दातारम्-इस मन्त्र का दयानन्दभाष्य ।

१२. सायगा-प्रदिशत ऐतिहासिक पक्षानुसार दिवोदास इस नाम का राजिष था, वह अतिथियो का अभिगन्ता होने से ग्रतिथिग्व कहलाता था— 'ग्रतिथिग्वम् ग्रतिथीनामभिगन्तार दिवोदास दिवोदासनामक राजिषम् ।' इन्द्र ने शम्बरासुर की निन्यानवे पुरियो को विष्वस्त कर उसकी सौबी पुत्री दिवोदास के लिए प्रवेशाई (वेश्य) कर दी थी।

१३. निरु. १२३३

१४ मातरिक्वा वायुः, मातरि श्रन्तरिक्षे क्वसिति, मातरि श्राशु श्रनितीति वा। निरु. ७.२६

१४. सर्वेऽपि रश्मयो गाव उच्यन्ते । नि. २.७

१६. सायए। ने यह इतिहासपरक ग्रर्थ किया है कि इन्द्र ने मातिर इवा के पुत्र दण्यङ् ऋषि के लिए, जो कि वर्षा की कामना कर रहा था, जलो के रोधक मेघो को दण्डित कर बरसाया—'गोत्रा गवामुदकानां रक्षकान् मेघान् शिक्षन् विनयन्, किमर्थम् ? मातिर इवने मातिर इवनः पुत्राय दधीचे एतन्नामकाय ऋषये वर्षकामाय प्रवर्षयितुमिच्छन्।'

४. इन्द्र ने गुंगुओं की रक्षार्थ धितियांव को प्रजाओं मैधत किया (ऋग्१०४८.८)। ऐतिहासिक पक्ष में गुंगु नामक जनपद-विकेष है, ध्रतिथियंव अतिथियं का पुत्र विवोदास ऋषि है। नैरुक्त पक्ष में गुंगु भूमि पर विचरने वाले मनुष्यादि प्राणी हो सकते है। दिवोदास पूर्व प्रदर्शित हेतु से सूर्य है। वह ध्रतिथियंव इस कारण है, क्योंकि चान्द्र तिथियों से अनुसार नहीं, प्रत्युत सौर वासरों के ध्रनुसार ध्रावागमन करता है । अथवा, ध्रतिथि रूप में धाने के कारण वह ध्रतिथियंव है। इन्द्र उस सूर्य का प्रकाश प्रजाओं में घृत करता है।

५. इन्द्र ने पर्णय, करज ग्रौर वृत्र का सहार किया (ऋग् १०४८ ८)।
ऐतिहासिक पक्ष मे ये इस नाम के ग्रसुर हैं, पर नैरुक्त पक्ष मे ये सब मेघवाची
हैं। वृत्र के विषय मे तो निरुक्त में स्पष्ट ही कहा है कि ऐतिहासिक इसे त्वष्टा
का पुत्र ग्रसुर मानते हैं, किन्तु नैरुक्तों के मत में यह मेघ हैं । मेघ मानो पख
लगा कर उड़ता है, ग्रत: इस पर्णय कहा । करंज बाब्द उत्तरकालीन साहित्य
मे एक वृक्ष का वाची है। ग्रमरकोश की टीका मे क्षीरस्वामी ने इसका
निर्वचन किया है 'क रञ्जयतीति' ग्रय्वित जो पानी को रग देता है। मेघ में भी
निर्मल जल कृष्णवर्ण या धूमिल रूप मे प्रतीत होता है।

१७ ग्रितिथिग्वम् ग्रितिथिगोः पुत्रं दिवोदासम् ऋषिम् — सायगा। यह नाम ऋग्वेद मे १३ बार प्रयुक्त हुआ है, कही दिवोदास के साथ और कहीं अकेला। साथगा ने प्राय सर्वत्र इसे दिवोदास के लिए ही प्रयुक्त माना है, यद्यपि इसका अर्थ 'ग्रितिथिगु का पुत्र' केवल इसी प्रसंग में किया है। अन्यत्र 'ग्रियियो से गन्तव्य' (ऋग् १.५१६; १११२.४), 'ग्रितिथियो का अभिगन्ता' (ऋग् ४. २६. ३; ६.१८. १३; ६.२६.३), या 'पूजार्थ अतिथियों के पास जाने वाला' (ऋग १ १३०. ७; ७.१६.८) अर्थ किया है।

१८. गवि भूमौ गच्छन्तीति गुगव: 1

१६. न तिथिषु गच्छतीति । इष्टब्य ऋग् ८.४५.७

२०. श्रतिथिरिव गच्छतीति श्रतिथिग्वः । सूर्य श्रतिथि है, एतवर्ध द्रष्टव्यः ऋग् ६.७.१

२१. तत् को वृत्र ? मेघ इति नैक्ताः, त्याष्ट्रोऽसुर इत्यैतिहासिकाः । निक. २.१७

२२. पर्णै: पक्षै: यातीति पर्णयः ।

६ इन्द्र ने किव के हितार्थ ग्रत्क को प्रहारों में ताडित किया (ऋग् १० ४६.३)। किव सूर्य है रे । ग्रत्क उसे ग्रसने वाला राहु है, रे जिसे ताडित कर इन्द्र सूर्य की रक्षा करता है। ऐतिहासिक पक्ष में किव उदानस् ऋषि है, उसके सुखपूर्वक निवास के लिए इन्द्र ने उसके रात्रु के पुत्र ग्रत्क को ताडित किया था।

७. इन्द्र ने शुष्ण पर वज्रप्रहार कर उसका वध किया (ऋग् १०.४६.३)।
ऐतिहासिक पक्ष में यह एक असुर था, जिसे इन्द्र ने अपने वज्र से मारा था।
नैरुक्त पक्ष में शुष्ण का अर्थ शोषक है, यह वृष्टि का प्रतिबन्धक होकर खेतों की फसल व वृक्ष-वनस्पितयों को सुखा देता है। इन्द्र शुष्ण के दुर्गों को घ्यस्त कर जलों को तथा गौन्नो (सूर्य-रिष्मयो) को मुक्त करते है, ऐसा वेद में अन्यत्र वर्णन आता है । एव वृष्टि-प्रतिबन्धक भौगोलिक कारण ही शुष्ण है, जिसका इन्द्र अपने वज्र से वध करते है। अधिभूत में सज्जनों का शोषण करने वाले लोग शुष्ण है। वे भी इन्द्र के वज्र से ताडित होते है।

द. इन्द्र ने तुग्र एव स्मिदिभ को कुत्स के वश कर दिया (ऋग् १० ४६.४)। यहां भी सूर्य-मेघ परक व्याख्या सगत हो जाती है। ग्रन्धकार का कर्तन करने वाला सूर्य कुत्स है, तुग्र ग्रीर स्मिदिभ मेघसेना के ही सेनापित हैं। तुग्र का योगार्थ हिसक है । स्मादिभ का ग्रर्थ हे उद्दाम गज के समान उन्मत्त । ये दोनों योगार्थ मेघलण्डों मे चरितार्थ हो जाते हैं। इन्द्र ऐसे मेघो को सूर्य के

२३. विश्वा रूपाणि प्रैतिमुञ्चते कविः ... प्रनु प्रयाणमुखसो विराजित । ऋग् ४. ८१. २

२४. म्रस्ति ग्रसते इति भ्रत्कः । राहुद्वारा सूर्यग्रहरा के लिये द्रष्टव्यः ऋग् ५४०.५-६; शत ५.३.२२; ता. झा. ४.५.२, गो. झा. उ ३. १६

२४ द्रष्टन्य: ऋग् १.४१.११, ८.६६.१७

२६. तुजि हिसाबलादाननिकेतनेषु। द्रष्टव्य ऋग् १.१६३.३ का स्वामी दयानन्द कृत भाष्य—'तुग्रः शत्रुहिंसकः सेनापति ।'

२७. 'स्मत् इति प्रशस्तवचनः' ऋग् ७. ३. ८ का सायणभाष्य । स्मद् इभः उद्दामगज इत्यर्थः । स्मत् के साथ समस्त स्मद्द्यनी (ऋग्१.७३.६),स्मद्दिट. (ऋग् ३.४५.५),स्मत्पुरंधि. (ऋग् ८.३४.६),स्मदभीशू (ऋग्८.२५.२४), स्मद्रातिषाच. (ऋग् ८.२८.२) भ्रादि में सायण ने स्मत् को प्रशस्तवाची मान कर योगार्थ किया है । तवनुरूप स्मदिभ का भी यहाँ योगार्थ दर्शाया गया है।

बश कर देता है। ऐतिहासिक पक्ष में कुत्स एक महर्षिथा। तुब्र भीर स्मदिभ उसके शत्रु थे। इन्द्र ने उन्हें कुत्स के वश कर दिया था।

- ह. मृगय तथा श्रुतवि के विरोध में इन्द्र ने श्रुतवि को विजय दिलाबी (ऋग् १०.४६.४)। शास्त्र के अनुकूल चलने वाला मनुष्य श्रुतवि हैं (श्रुत में ऋ गती), तथा मृगतुल्य मुग्ध एवं शुद्धहृदय जनों को पीड़ित करने वाला व्यक्ति मृगय है। इन्द्र श्रुतवि को जिताता रहा है। ऐतिहासिक पक्षानुसार इन्द्र ने मृगय नामक असुर को श्रुतवि नामक महिष् के बश किया था।
- १०. इन्द्र ने आयु के हितार्थ वेश को नम्न कर दिया। (ऋग्१०४६.५)। म्रायु निघण्टु में मनुष्यवाची है। विश्व का यौगिक अर्थ
  है जो बरमें के समान तीव्रता से अन्दर प्रविष्ट होता चला जाये। "
  मनुष्य के शरीर, मन, म्रात्मा, परिवार, सगठन, समाज आदि के मन्दर जो
  हानिप्रद शत्रु प्रविष्ट हो जाते है भीर घर कर लेते है, उन्हे इन्द्र पराजित
  करता है। ऐतिहासिक पक्षानुसार इन्द्र ने भ्रायु नामक ऋषि के लिए वेश नामक
  असुर को नम्न कर दिया था।
- ११. इन्द्र ने पड्गृभि को सब्य के वश कर दिया (ऋग् १०४६ ५)। ऐतिहासिक ब्याख्या में सब्य ऋषि है तथा पड्गृभि ग्रसुर। नैकक्त पक्ष में सब्य का अर्थ होगा यज्ञशील मनुष्य । पड्गृभि होगा पैरो या पजों से पकड़ने वाला हिस्रजन्तु ग्रथवा पाशों से वाधने वाला शत्रु ।

२८ मृगान् मृगवन्मुग्धान् शुद्धहृदयान् वा (मृजू शुद्धी) जनान् याति म्राक्षामतीति मृगयः । मृगयु ( लुव्धक ) तथा मृगय समानार्थक हैं, अन्तर
इतना है कि मृगयु मे य क्यच् प्रत्यय का है, किन्तु मृगय में या धातु
का । मृग + क्यच् + उ (क्याच्छन्टिस) = मृगयु । मृग + या + क (म्रातीऽनुपसर्गे क.) = मृगय ।

२६. नि. २.३

३०. 'वेश यो विशति तम्' ऋग् ५ ८५.७ का दयानन्दभाष्य ।

३१. सर्वभ्यो यज्ञेभ्यः साधुः सव्यः। सव्य सब्द ऋग्वेद मे केवल इसी स्थल पर व्यक्तिवाचक है। अन्यत्र यह 'वाम' ग्रर्थ मे प्रयुक्त हुझा है।

३२ पड्भिः पार्दै पाशैर्वा ग्रह्मातीति पड्ग्रिभः । यह शब्द ऋग्वेद मे केवल एक बार यही आया है। सावरण ने इसे व्यक्ति का नाम माना है। तृतीयान्त 'पड्भिः' शब्द अन्य स्थलों में भी आता है, जहां सायण इसका अर्थ पैर करते हैं।

१२. इन्द्र ने तुर्वश एव यदु को बस से प्रस्थापित किया (ऋग् १०.४६.८)। ये दोनो शब्द निष्णु के अनुसार मनुष्यार्थक हैं । हिसार्थक तुर्व धातु से तुर्वश शब्द निष्णु होता है। जिसमे शत्रु को हिसित करने की प्रबल मावना है, वह तुर्वश हुआ । यदु शब्द प्रयत्नार्थक यती धातु से बना है, एव यत्मशील उद्योगी मनुष्य यदु है । एवगुणविशिष्ट दोनो मनुष्यो को इन्द्र बल से प्रस्थात करता है। अथवा प्रकृति मे तुर्वश तथा यदु क्रमश. सूर्य और चन्द्र हो सकते हैं। ग्रन्थकार का हिसक होने से सूर्य तुर्वश, तथा क्षीण होकर भी पूर्णता के लिए सदा प्रयत्नशील चन्द्र यदु है। ये दोनो इन्द्र से ही बल प्राप्त करते हैं।

#### वामदेव की श्रात्मस्तुति

इन्द्र की ग्रात्म स्तुतियों को देखने के पश्चात् अब वामदेव की ग्रात्मस्तुति पर ग्राते हैं।

गर्भे नु सन्नत्वेषामवेदमहं देवानां जनिमानि विश्वा । शतं मा पुर मायसीररक्षन्नघ इथेनो जवसा निरदीयम् ॥१॥ न घा स मामप जोषं जभाराऽभीमास त्वक्षसा वीर्येण । ईर्मा पुरंषिरजहादरातीरुत वार्ता अतरच्छ शुवानः ॥२॥

ऋग् ४.२७.१ २

"गर्म में निवास करते हुए ही मैंने देवो के सब जन्मो को जान लिया था, ध्रमीत् यह जान लिया था कि झात्माए झनेक जन्म धारण करती हैं। सौ लौह-नगरिया भूभे अपने अन्दर रक्षित कर चुकी थी। फिर दयेन के तुल्य मैं वेग के साथ निकल पड़ा (मन्त्र १)। वह गर्भ मुसे पर्याप्त रूप में कारागार में नहीं रख सका, मैं तीक्ष्ण बल के साथ बाहर निकल झाया। सबंप्रेरक, पुरों के घारक परमात्मा ने बाधक शत्रुओं का निवारण कर दिगा भीर उस परिपूर्ण परमात्मा ने गर्भ क्लेशकारी प्राण्वायुओं को भी परास्त कर दिया (मन्त्र २)। भें

३३. नि. २.३

३४ 'तूर्वन्तीति तुरस्तेषां वशा वशकर्तारो मनुष्याः' ऋग् १.१०८.८ का दयानन्दभाष्य ।

३५ 'यततेऽसौ यदुर्मनुष्यः । अत्र यती प्रयत्ने इत्यस्माद् बाहुलकादौणादिक उ प्रत्ययः, तकारस्य दकारः' ऋग् १.३६.१८ का दयानन्दभाष्य ।

३६. बसंबहुनि जायसी: भ्रयोमयानि भ्रभेद्यानि पुर: शरीराणि । सायण.

३७. ईमी सर्वस्य प्रेरक. पुरिधः पुरां भारकः परमात्मा अरातीः गर्भसिन्नतान्

ये उद्गार वेद ने एक मुक्तात्मा की म्रोर से कहलाये हैं, ऐसी कल्पना की जा सकती है। वह कहता है कि जब मैं शरीर मे था तभी मैंने यह जान लिया था कि मैं नाना जन्मों को ग्रहिंगा कर चुका हूं, भ्रनेक शरीरों के कारागारों मे बन्द हो चुका हूं। पर जन्म-मरण के इस बन्धन में पड़े रहमा या शरीर रूप कारागृह मे बन्द रह कर जीवन व्यतीत करना ही तो मेरा उद्देश्य नहीं था। मुक्ते इस बन्धन मे मुक्ति पानी थी। शरीरों की लीह नगिरयों को भेद कर मुक्ते वाहर निकलना था। प्रसन्नता का विषय है कि उस कार्य में मैं सफल हो गया हूं। श्येन पक्षी के समान वेगपूर्व के मैं शरीर के बन्धन से बाहर निकल ग्राया हूं। सर्वप्रेरक प्रभु ने मेरी इस कार्य में सहायता की है। सब वाधकों को उसने मेरे मार्ग से दूर किया तथा उन प्राणों को उपरत किया, जो मुक्ते बार-बार शरीर के कारागार में लाते थे।

सायण ने इस सूक्त पर एक क्लोक उद्घृत कर यह इतिहास दिया है कि जब वामदेव गर्भ में ही था तब वह योगबल से क्येन का रूप धारण कर बाहर आ गया तथा उक्त प्रकार से उसने अपना भाव प्रकट किया।

#### त्रसदस्यु की ग्रात्मस्तुति

ऋग्वेद ४४२ मे त्रसदस्यु निम्न प्रकार ग्रात्म-स्तुति करता हैमस द्विता राष्ट्रं क्षत्रियस्य विश्वायोविश्वे ग्रमृता यथा नः ।
ऋतुं सचन्ते वरुणस्य वेवा राजामि कृष्टेश्पमस्य वयेः ॥१॥
अहं राजा वरुणो मह्यं ताम्यसुर्याण प्रथमा धारयस्त ।
ऋतुं सचन्ते ब्रुश्णस्य देवा राजामि कृष्टेश्पमस्य वयेः ॥२॥
श्रहमिन्द्रो वरुणस्य देवा राजामि कृष्टेश्पमस्य वयेः ॥२॥
श्रहमिन्द्रो वरुणस्ते महित्वोवीं गभीरे रजसी सुमेके ।
त्यब्टेव विश्वा भुवनानि विद्वान्त्समैरयं रोवसी धारयं च ॥३॥
श्रहमपो अपिन्वमुक्तमाणा धारयं विवं सदन ऋतस्य ।
ऋतेन पुत्रो अवितेर्ऋंतावोत त्रिधातु प्रथयद् वि भूम ॥४॥

<sup>,</sup> शतून् ग्रजहात् ग्रत्यजत्, जवान । उत अपि च शुभुवानः वर्धमानः परिपूर्णः परमात्मा वातान् गर्भक्लेशकरान् वायून् अतरत् अतारीत्। सायस्।

३८. अत्रैष श्लोकः पठ्यते । श्येनभावं समास्थायं गर्भाद् योगेन नि:सृतः । ऋषिगंभें शयान सन् भूते गर्भे नु सन्निति ॥ सायण । तुलनीय : गर्भ एवतच्छ्यानो वामदेव एवमुवाच । ऐ मा. २.५.१

मां नरः स्वद्भवा वाजयन्तो मां बृताः समरणे हवन्ते । कृणोम्याजि मधबाहिमन्द्र इयमि रेणुमभिभूत्योजाः ॥५॥ अहं ता विश्वा चकरं निकर्मा देव्यं सहो वरते अप्रतीतम् । यन्मा सोमासो ममदन्यदुक्योमे भयेते रजसी श्रपारे ॥६॥

''मैं विश्वायु (पूर्णग्रायुवाला) हं, मुफ क्षत्रिय का राष्ट्र द्यावाभूमी दोनो स्थानों पर है। सब देव मेरी प्रजा हैं। देव मुक्त वरुण के ही सकत्य के अनुसार चलते हैं, मैं मनुष्य के परिच्छिन्न शरीर का भी राजा हूं (मन्त्र १)। मैं राजा वरुए। हूं, मेरे लिए ही देवगण उन-उन बलो का धारण करते हैं। देव मुक्त वरुण के ही सकल्प के अनुसार चलते हैं, मैं मनुष्य के परिच्छिन्न शरीर का भी राजा हूं (मन्त्र २)। मैं इन्द्र हूं, मैं महिमा मे विशाल, गम्भीर, शुभ रूप वाले चावापृथिवी हूं। त्वष्टा के समान मैं सब भूवनो को जानता हूं। मैंने ही द्यावापृथिवी को प्रेरित तथा धारित किया है (मन्त्र ३)। मैं ही बरसते हुए जलों को क्षरित करता हु। मैं ही स्रादित्य को ऋत के सदन मैं स्थापित करता हूं। मेरे कारण ही वह अदिति का पूत्र ऋत से ऋतावा (सत्य नियम वाला) कहाता है, तथा उसने तीन प्रकार की भूमि को विस्तीर्ण किया हुआ है। (मन्त्र ४)। शोभन भ्रश्वो वाले सग्रामेच्छू नर मुक्ते ही सहायता के लिए पुकारते है, युद्धार्थं वरण किए हुए योद्धा भी सग्राम मे मुक्ते ही पुकारते हैं। मैं मधवा इन्द्र बन कर युद्ध करता ह। पराभिभवकारी ओज वाला मैं घूल उड़ाता हूं (मन्त्र ५)। मैंने हो उन सब प्रसिद्ध कार्यों को किया है, मेरे दिव्य श्रपराजित बल को कोई रीक नहीं सकता। जब सोमरस तथा स्तोम मुफे मस्त कर देते हैं, उस समय दोनो अपार द्यावापृथिबी मुक्क से भयभीत हो उठते हैं (मन्त्र ६)।"

इन मन्त्रों का देवता झात्मा है। परमात्मा त्रसदस्यु नाम से अपना परिचय दे रहा है। उसका नाम त्रसदस्यु इस कारण है क्योंकि उससे समस्त दस्युगण संत्रस्त होते हैं ।

त्रसदस्यु कहता है कि मैं भी एक क्षत्रिय राजा हूँ तथा द्यावाभूमी में सर्वत्र राज्य करता हूँ। सब देव मेरे ही आदेश के अनुसार कार्य करते हैं, वे स्वतन्त्र नहीं हैं। मुक्ते ही इन्द्र, वरुण आदि नामो से स्मरण किया जाता है तथा मैं ही जगत् के सब नियमों का संचालक हूँ। ऐतिहासिक पक्षानुसार त्रसदस्यु एक राजिष था, जो इन्द्र, वरुण आदि से अपनी तद्रपता स्यापित

३६. त्रसदस्युः त्रस्यन्ति दस्यवो यस्मात् सः, ऋग् ४. ३६. १ का दबानन्द-

कर उद्गार प्रकट करता है। इन मन्त्रों के भाषार पर भद्वेतवादी दार्शनिक विद्वान् भ्रात्मा का परमात्मा से अद्वैत सिद्ध करना चाहते हैं।

#### वागाम्भूणी की ग्रात्मस्तुति

ऋग्वेद १०. १२५ की झात्मस्तुति इस प्रकार हुई है— ग्रहं रुद्रेभिवंसुभिइचराम्यहमादित्यंरुत विश्वदेवः। श्रहं मित्रावरुणोभा बिभर्म्यहिमिन्द्राग्नी ग्रहमिवनोभा ॥१॥ **ग्रहं** सोममाहनसं बिभर्म्यंहं त्वच्टारमुत पूषणं भगम् । अहं दधामि द्वविणं हविष्मते सुप्राब्ये यजमानाय सुन्वते ॥२॥ ग्रहं राष्ट्री संगमनी वसूनां चिकितुषी प्रथमा यज्ञियानाम् । तां मा देवा व्यदधुः पुरुत्रा मूरिस्थात्रां मूर्यविशयन्तीम् ॥३॥ मया सो श्रन्नमत्ति यो विषश्यति यः प्राणिति य ईं श्रुणोत्युक्तम् । ग्रमन्तवो मां त उपक्षियन्ति श्रुधि श्रुत श्रद्धिवं ते वदामि ॥४॥ ग्रहमेव स्वयमिवं वदामि जुष्टं वेवेभिरुत मानुषेभिः। यं कामये तं तमुग्नं कुणोमि तं ब्रह्माणं तमृषिं तं सुमेधाम् ॥४॥ अहं रुद्राय धनुरातनोमि ब्रह्मद्विषे शरवे हन्तवा उ। म्रहं जनाय समदं कृणोम्यहं द्यावापृथिवी आ विवेश ॥६॥ अहं सुदे पितरमस्य मुर्धन् मम योनिरप्स्वन्तः समुद्रे । ततो वितिष्ठे भुवनानु विश्वोताम् द्यां वर्ष्मणोप स्पृशामि ॥७॥ भ्रहमेव वात इव प्रवास्थारभमाणा भुवनानि विद्वा । परो विवा पर एना पृथिब्यैतावती महिना सं बमूव ॥६॥

"मैं रहीं और वसुन्नों के साथ विचरती हूँ, मैं मादित्यों तथा विश्वदेशों के साथ विचरती हूँ। मैं मित्र और वरुण दोनों को अवलम्ब देती हूँ, मैं इन्द्र और अग्नि को सहारा देती हूँ, मैं अश्वयुगल की अंगुलि पकड़ती हूँ, (मन्त्र १) । मैं अन्वकारनाशक चाँद को अवलम्ब देती हूँ, मैं त्वष्टा, पूषा और भग को अवलम्ब देती हूँ। में हविष्मान, हविप्रदाता एवं सोम सबन करने वाले यजमान को द्रविण प्रदान करती हूँ (मन्त्र २)। मैं सम्मान्नी हूँ, उपासकों को धन प्राप्त कराने वाली हूँ, ज्ञानवती हूँ, पूजाहों में प्रथम हूँ। बहुत रूपों मैं स्थित, बहुतों को अपने-अपने स्थान पर निधिष्ट करने वाली उस मुक्तो देवजन अनेक रूपों में हृदय में घारण करते हैं (मन्त्र ३)। जो देखते-भालते हैं, सांस लेते हैं, कहे हुए को सुनते हैं, वे सब प्राराण मेरा दिया हुआ ही अन्न खाते हैं। जो मुक्तमे विश्वस सहीं लाते वे विमष्ट हो बाते हैं। हे सुनने वाले, सुन, मैं भद्धा करने थोग्य बात तुक्ते कह रही हूँ (मन्त्र ४)। मैं ही

इस बेदोपदेश को बोल रही हूँ, जो देवों तथा मनुष्यों से सेवित है। जिससे मैं प्रीति करती हूँ उसको ब्रह्मा, उसको ऋषि, उसको सुमेधा बना देती हूँ (मन्त्र १) ब्रह्माहे थी हिंसक का वध करने के लिए मैं ही रुद्र (क्षत्रिय) के हाथ मे धनुष तानती हूँ। मैं ही जनकल्याण के लिए युद्ध रचाती हूँ। मैं द्यावापृथिवी मे प्रविष्ट हूँ (मंत्र६)। मैंने प्राणियों के पिता द्युलोंक को इस जगत् के मूर्घास्थान मे स्थित किया हुमा है। मेरा निवास-स्थान माकाश में जलों के मन्दर है। वहा से मैं समस्त भुवनों मे जाकर स्थित होती हूँ। मैं इतनी ऊँची हूँ कि ग्रपने शरीर से मैंने दूरस्थ द्युलोंक को स्पर्श किया हुमा है (मन्त्र ७) मैं ही सब भुवनों की रचना करती हुई वायु के समान भ्रमण करती रहती हूँ। मैं द्युलोंक के परले पार पहुँची हुई हूँ, इस पृथिवी के भी परले पार पहुँची हुई हूँ। ग्रपनी महिमा से मैं इतनी बड़ी हूँ (मन्त्र ६)।

इस सूत्र पर कात्यायन की सर्वानुक्रमणी मे कहा है कि यहा श्राम्भ्रणी वाक् भ्रात्म-स्तुति कर रही है-'वागाम्भृग्गी तुष्टावात्मानम् ।' तदनुसार सायग इस सूक्त का परिचय देते हुए कहते है कि ग्रम्भृण नामक महर्षि की बाक् नाम की दुहिता थी, जो बड़ी ब्रह्म-विद्षी थी । वह आत्मस्तुति करती है । अत बह इस सूक्त की ऋषिका है। सिच्चत्सुखात्मक सर्वगत परमात्मा देवता है। उसके साथ तादातम्य का अनुभव करती हुई वह स्वात्म-स्तवन करती है कि सर्वजगद्रूष्य मे तथा सर्वाधिष्ठातृत्व रूप में मैं ही सब कुछ हूँ । यह सूक्त भी दार्शनिको द्वारा ग्रात्मा-परमात्मा की ग्रद्वैत-सिद्धि के लिए प्रस्तुत किया जाता है। किन्तु निघण्टु मे ग्रम्भृण शब्द महद्वाची पठित हैं "एवं ग्रम्भृण का अर्थ हुआ महान् परमात्मा । तत्सम्बन्धिनी वाणी वाक् होगी । अतः इस सूक्त मे परमारमा या जगन्माता की ग्रात्मस्तुति है, यह व्याख्या समीचीन प्रतीत होती है। इसमें परमात्मा के मातृत्वरूप का सुन्दर चित्रण हुआ है। जगत् के रुद्र, वसु, ग्रादित्य, मित्र, वरुण ग्रादि सब देव उसके पुत्र हैं, तथा जैसे माता पुत्रों की ध्रगुलि पकड़ कर साथ-साथ चलती हुई उन्हे चलाती है, वैसे ही जगम्माता इन्हें चला रही है। वही जगत् के सब प्रास्मियों को ग्रन्न खिलाती है, वही यथायोग्य कर्तव्याकर्तव्य का उपदेश करती है। वही ग्रपनी सन्तानो

४०. ग्रम्भृगस्य महर्षेदुं हिता वाझ्नाम्नी बहाविदुषी स्वात्मानमस्तौत् । ग्रतः स्विः । सिन्चत्सुखात्मकः सर्वगतः परमात्मा देवता । तेन हचेषा तादात्म्यमनुभवन्ती सर्वजगद्भूषेण सर्वस्याधिष्ठानत्वेन चाहमेव सर्वं भवामीति स्वात्मानं स्तौति । सायण

को शिक्षा दे कर ब्रह्मा, ऋषि श्रीर सुमेधा बनाती है। इस स्तुति में एक विशेष बात विश्वास लाने की कही गई है। जैसे पुत्र मां में विश्वास रखते हैं, वैसे ही उस जगन्माता में श्रद्धा एवं विश्वास लाना ग्रावश्यक है। वह तर्फ के क्षेत्र से परे है।

इन्द्राशी की श्रात्मस्तुति

ऋखेद १०, १५६ मे इन्द्राणी निम्न उद्गार प्रकट करती है—
उदसौ सूर्यो अगादुदय मामको भगः ।
अहं तिद्वदला पितमम्यसाक्षि विवासिहः ॥१॥
अहं केतुरहं मूर्घाऽहमुग्रा विवाचनी ।
ममेदनु कर्तुं पितः सेहानाया उपाचरेत् ॥२॥
मम पुत्राः शत्रुहणोऽयो मे दुहिता विराट् ।
उताहमिस्म सजया पत्यौ मे क्लोक उत्तमः ॥३॥
येनेन्द्रो हविवा कृत्स्यभवद् सुम्न्युस्तमः ।
इद तदिक देवा असपत्ना किलाभुवम् ॥४॥
ग्रासपत्ना सपत्नच्नी जयन्त्यभिभूवरी ।
आवृद्धमन्यासां वर्चो राघो ग्रस्वेयसामिव ॥५॥
समजविमिमा अह सपत्नीरभिभूवरी ।
यथाऽहमस्य वीरस्य विराजानि जनस्य च ॥६॥

"उघर वह सूर्य उदित हुआ है और इघर यह मेरा सीभाग्य उदित हो गया है, मैंने पित को प्राप्त कर लिया है। विशेष अभिभवकारिणी होकर मैंने सब विध्न-बाधाओं को परास्त कर दिया है (मन्त्र १)। मैं गृह-राष्ट्र की पताका हूं, मैं उम्र हूँ, विशेष वाक्शिक्त से युक्त हूं। मुभ धत्रु-पराजयकारिणी के संकल्प के अनुकूल ही पित कार्य करता है (मन्त्र २)। मेरे पुत्र शत्रुहत्ता है, मेरी पुत्री अतिशय तेजस्विनी है, और में सम्यक् विजयसाम करने वासी हू। मेरे पित मे उक्तम कीर्ति का निवास है (मन्त्र ३)। जिस हिब (आस्म-बिल्यान) के कारण मेरा पित इन्द्र कृतकार्य, यशस्वी एव उक्तम कहसाता है, हे देवो, उस हिब को मैने भी कर दिया है, मैं निश्चय ही असपत्न हो गयी हूँ (मन्त्र ४)। मैं शत्रुरहिता ह, शत्रुहन्त्री हं, विजयनी हं, बाधकों को अभिभूत करने वासी हूं। मैंने शात्रवी सेनाओं के वर्षस् को काट डाला है, जैसे उनकी सम्पत्ति काट डाली जाती है, जो शत्रु के सम्मुख स्थिर न रहने वाले होते हैं (मन्त्र १)। मैं अभिभवित्री हं, मेने इन समस्त सपत्तियों को जीत लिया है, जिससे में अपने वीर पित की इष्टि में तथा जनसामान्य की इष्टि में विशेष तेजस्वनी गिनी जाऊ (मन्त्र ६)।"

कारयायन अपनी अनुक्रमणी में लिखते हैं कि इस सूक्त मे पौलोमी श्वी की मातमस्तुति हैं-'पौलोमी शवी आतमानं तुष्टाव।' शवी पुलोम की पुत्री तथा इन्द्र की पत्नी है। सायण का कथन है कि इस सूक्त का विनियोग लिगानुसार किल्पत कर लेना चाहिए। आपस्तम्ब गृह्यसूत्र (६६) मे सपत्नीनाशन के निमित्त सूर्योपस्थान मे यह विनियुक्त है। जैसे वेद में इन्द्र वीरता के लिए प्रख्यात है, वैसे ही उसकी पत्नी शची या इन्द्राणी भी वीरागना है। निषण्टु के अनुसार शची का अर्थ ही क्रियाशक्ति हैं । सूक्त मे जो उद्गार प्रकट किये गये हैं, उनसे वेद की दिष्ट में नारी की उच्च स्थित पर अच्छा प्रकाश पड़ता है। इन्हें हम एक आदर्श वीरपत्नी के उद्गार सभक्त सकते है। नारी गृहस्थ-यज्ञ की पताका तथा मूर्धन्य है। पित भी उसकी सकल्पशक्ति, बुद्धि और क्रियाशक्ति का आदर करता है। उसके पुत्र, पुत्री, पित, स्वयं वह, सारा परिवार वीरता की भावना से ओतप्रोत है। जैसे वह, शत्रुओ के लिए वीरामना है, वैसे ही सपित्नयों के लिए भी। उसके रहते पित को अन्य नारियों से विवाह करने की आवश्यकता नहीं होती, एव वह सपित्नयों को जीत लेती है।

#### राजा की ग्रात्मस्तुति

यजुर्वेद अध्याय २० मे राजा आतम-परिचय देता हुआ कहता है—
शिरो मे श्रीयंशो मुख त्विषः केशाश्च इमश्रूणि ।
राजा मे शाणो श्रमृत सम्राट् चक्षुविराट् श्रोत्रम् ।।१।।
जिल्ला मे भत्र वाङ् महो मनो मन्यु. स्वराड् भामः ।
मौदाः प्रमोदा ग्रङ्गुलीरङ्गानि सित्र मे सहः ।।६।।
बाहू मे बलमिन्द्रिय हस्तो मे कर्म वीर्यम् ।
ग्रात्मा क्षत्रमुरो मम ।।७।।
पृष्टी में राष्ट्रमुदरमंसौ ग्रीवाश्च श्रोणी ।
ऊक् अरत्नी जानुनी विशो मेङ्गानि सर्वतः ।।६।।
प्रति क्षेत्रे प्रति तिष्ठाम्यात्मन् प्रति प्रारोषु प्रति तिष्ठामि पृष्टे
प्रति खावापृथिक्योः प्रतितिष्ठामि यज्ञे ।।१०।।
लोमानि प्रयतिर्मम त्वङ्म श्रानितरागितः ।
मासं म उपनित्रंस्वस्थ मण्डा म स्नानितः ।।१३।।

"राज्य-श्री मेरा सिर है, राष्ट्र का यश मेरा मुख है, राष्ट्र की तेजस्विता मेरे केश श्रीर श्मश्रु हैं। मेरा प्राण राजा ग्रमर है, चक्षु सम्यक् राजमान है,

४२. शची = कर्म, नि. २. १

श्रोत्र विराट् शक्ति से सम्पन्न हैं (मन्त्र १)। मेरी जिह्ना भद्रवादिनी है, वाक्शिक्त महान् है, मन में मन्यु भरा है, दीप्ति स्वतः दमक रही है। मेरी अगुलिया, मेरे अग मोद-प्रमोद से नाच रहे हैं। साहस मेरा मित्र हैं (मन्त्र ६)। मेरी मुजाब्रो में इन्द्र का बल हैं, मेरे हाथों में कर्म ब्रौर सामर्थ्य है। मेरा बात्मा दुःखियों के कष्ट को दूर करने वाला है, मेरी छाती चोटों को सहने वाली है (मन्त्र ७)। राष्ट्र मेरी पसलिया हें, प्रजाएं मेरे उदर, कन्धे, ब्रीवा, किट, जंघाएं, घुटने ग्रादि ग्रंग-प्रत्यंग हैं (मन्त्र ८)। मैं क्षत्रियों में प्रतिष्ठित हूं, अश्वों और गौप्रो मे प्रतिष्ठित हूं, ग्रा में प्रतिष्ठित हूं, प्रा में प्रतिष्ठित हूं, प्रा में प्रतिष्ठित हूं, प्रा में प्रतिष्ठित हूं, प्रा में प्रतिष्ठित हूं। (मन्त्र १०)। मेरा रोम-रोम प्रयत्नशील है, मेरी त्वचा कियाशील तथा शत्रु को भुकाने वाली है. मेरा मांस नमनशील है, मेरी हिंद्डयां राष्ट्र का धन हैं, मेरी मज्जा नमस्कार है (मन्त्र १३)।"

स्वामी दयानन्द ने ऋग्वेदादिभाष्यभूमिका मे ये मन्त्र राजप्रजायमं-विषय में उद्धृत किये हैं तथा ग्रपने यजुर्वेद-भाष्य में भी इस प्रकरण की योजना राजा या सभेश परक की हैं । राजा कहता है कि राष्ट्र के विविध ग्रगों को मैं ग्रपना ग्रंग समभता हू । राज्यश्री मेरा सिर है, यदि राज्यश्री न्यून होती है तो मेरे सिर में न्यूनता ग्रा रही है, ऐसा मैं अनुभव करता हू । राष्ट्र का यश मेरा मुख है, यदि राष्ट्र कलकित होता है, तो मेरे मुख पर कलक लग रहा है, ऐसा ग्रनुभव करता हूं । राजा राष्ट्र को ग्रपनी पसलिया समभता है, राष्ट्र पर ग्रावात होता है तो मेरी पसलियो को कोई तोड़ रहा है, ऐसा ग्रनुभव करता है । प्रजाग्रों को वह उदर, स्कन्ध, ग्रीवा ग्रादि ग्रंग समभता है, प्रजा को कष्ट होता है तो मेरे उदर ग्रादि मे ही पीड़ा हो रही है, ऐसी ग्रनुभृति

४३. यज्ञपरक व्याख्यानुसार यह प्रकरण सौत्रामणी याग के अन्तर्गत है।
तदनुसार आसन्दी पर उपविष्ट यजमान अपने अंगों को स्पर्श करता
हुआ इन मन्त्रों (कण्डिका ४-६) का पाठ करता है। १०म कण्डिका
दारा वह आसन्दी से कृष्णाजिन पर उतरता है, कण्डिका ११,१२ से
वह वसाग्रह का होम करना है। कण्डिका १३ से ग्रहशेष का भक्षण करता है। इस व्याख्या में भी यह प्रकरण आत्मस्तुतिक्ष ही होगा; ,
भन्तर केवल यह होगा कि तब यजमान की आत्मस्तुति कहलायेगी।
द्रष्टव्या का. श्री. सू. १६. ४ २१-२३; १६. ४. ६-१०; तथा इन मन्त्र पर उवट और महीधर का भाष्य।

उसे होती है। राजा ग्रंपने साहस, भुजबल, दु: खियों के कष्टहरण का भी बड़ा सजीब परिचय दे रहा है। 'मेरा मांस नमनशील है, ग्रस्थियां राष्ट्र का धन हैं, मेरी मज्जा नमस्कार हैं यह कहने मे कितना काव्य-सौन्दर्य है। यह सारा ही प्रकरण सजीब, सुन्दर, ग्रोजस्वी तथा छोटा होते हुए भी ग्रस्थन्त भावपूर्ण है। ग्रादर्श राजा का चरित्र इन शब्दों में ग्रोतप्रोत है।

## बह्म की ग्रात्मस्तुति

सामवेद पूर्वाचिक ग्रारण्यपर्व में ब्रह्म ग्रात्मपरिचय देता हैग्रहमस्मि प्रथमजा ऋतस्य पूर्व देवेम्यो भ्रमृतस्य नाम ।
यो मा ददाति स इदेव मावदहमग्रमग्रमदन्तमद्मि ॥
साम. पू ६. १. ६

मैं ऋत का प्रथम जनियता हूं, सब देवों से पूर्व हूं, मेरा नाम अमर है। जो मुक्ते ब्रात्मसमर्पण करता है, वही मुक्ते प्राप्त होता है। मैं ब्रन्न हू, मैं अन्न स्नाने वाले का भक्षक हूं।"

इस एक ही मन्त्र में ब्रह्म ने ग्रंपना बहुत कुछ परिचय दे दिया है। सृष्टि में जो भी ऋत द्षिटगोचर होता है, उसका प्रथम जनियता वही है। सब देवों से वह पूर्व है, ग्रंपत् वह सबका उत्पादक है; िकन्तु उसका उत्पादक कोई नहीं है। वह ग्रंज एव नित्य है। उसे प्राप्त करने के लिए सर्वभाव से ग्रात्मापण करना होता है। वह ग्रंज भी है ग्रोर भोक्ता भी है। इसी भाव को तैक्तिरीय उपनिषद् ३ १०. ७ में इन शब्दों से कहा गया है—'ग्रहमन्नम् ग्रहमन्नम्, ग्रहमन्नादोऽहमन्नादोऽहमन्नाद.'। वेदान्त दर्शन उसके भोक्तृत्व को 'ग्रंसा चराचरग्रहणात् (१ २ ६)' इस सूत्र द्वारा प्रकट करता है। वह भक्तों का भोजन है, वे उसके बिना जीवित नहीं रह सकते, ग्रंसः वह ग्रन्स है। चराचर को ग्रंसने के कारण वह ग्रंसा कहलाता है।

#### सेनानी की ग्रात्मस्तुति

प्रवर्व ३.१६ मे सेनानी ग्रपने उद्गार प्रकट कर रहा है— संशित म इद बहा संशितं वीर्यं बलम् । संशितं क्षत्रमजरमस्तु जिन्गु वेंवामस्मि पुरोहितः ।।१॥ समहमेवां राष्ट्रं स्थामि समोजो वीर्यं बलम् । वृत्त्वामि शत्रूणां बाहूननेन हिववाहम् ।।२॥ नीर्यः पद्यन्तामघरे भवन्तु ये नः सूरिं मधवानं पृतन्याम् । क्षिणामि बहारणामित्रानुष्याति स्वानहम् ।।३॥ तीक्र्णीयांसः परक्षोरग्नेस्तीक्र्णतरा उत् । इन्द्रस्य चळात् तीक्ष्णीयासो येवामस्मि पुरोहितः ॥४॥

'यह मेरी महिमा ग्रतिशय तीक्ष्ण है, वीर्य तथा बल ग्रतिशय तीक्ष्ण है। इसी प्रकार उन योद्धाओं का भी क्षात्रबल तीक्ष्ण तथा ग्रजर होवे जिनका में विजयशील सेनानी हू (मन्त्र १)। मैं इन वीरों के राष्ट्र को तीक्ष्ण करता हू, ग्रीज, वीर्य, एवं बल को तीक्ष्ण करता हू, मैं ग्रास्म-हिव द्वारा शत्रुग्नों की बाहुओं का ब्रक्चन कर देता हू। (मन्त्र २)। नीचे गिर जाए पादाकान्त हो जाए, जो हमारे घनी राजा पर सेना स ग्राक्रमण करते हैं। मैं ग्रपनी महिमा से ग्रास्त्रों को विनष्ट कर देता हू स्वजनों को उन्नत करता हू (मन्त्र ३)। परशु से भी ग्रिंघक तीक्ष्ण है, ग्राग्न से भी ग्रिंघक तीक्ष्ण है, जनका में ग्रग्नगी हू (मन्त्र ४)।"

इस सन्दर्भ में सेनानी ने अपना तथा अपने वीरो का जो परिचय दिया है, वह ग्रतिशय ग्रोजोमय तथा वीर-रस-पूर्ण है।

#### ख्र की ग्रात्मस्तुति

अथबंबेद ६ ६१ मे रुद्र इस प्रकार आत्मस्तुति करता है-

ग्रह विवेच पृथिवीमृत द्यामहमृतू रजनय सप्त साकम् । ग्रह सत्यमनृत यद् वदाम्यह वैची परिवाच विश्वद्य ॥२॥ ग्रह जजान पृथिवीमृत द्यामहमृतू रजनय सप्त सिन्ध्न् । ग्रह सत्यमनृत यद् वदामि यो ग्रग्नीवोमावजुवे सलाया ॥३॥

'मैंने पृथिवी और द्युलोक को पृथक्-पृथक् निहित किया है। मैंने एक साथ सात ऋतुओं को उत्पन्न किया है। मैं ही 'क्या सत्य है और क्या अनृत है' यह बताता हूँ। मैं देवी वाक् मे तथा समस्त प्रजाओं मे व्याप्त हूँ (मन्त्र २)। मैंने पृथिवी और द्युलोक को जन्म दिया है, मैंने ही सात ऋतु तथा नदियों को जन्म दिया है। मैं ही 'क्या सत्य है और क्या अनृत है' यह बताता हूँ। मैं ग्रान्न और सोम रूपी अपने सखाओं को प्राप्त करता हूँ (मन्त्र ३)।"

वेदोत्तरकालीन विकास में रुद्र प्रधानत सृष्टिसहार का देवता बन गया है। परन्तु उपर्युक्त सन्दर्भ में रुद्र ने अपने परिचय में सहार की चर्चा कही नहीं की है, प्रत्युत द्यावापृथिवी ऋतुष्ठों व नदियों का मैं उत्पादक हूँ यही कहा है। श्रयबंवेद में ही ग्रन्यत्र रें रुद्र के दो रूप कहे हैं, भव ग्रौर शर्व। भव उसका उत्पादक

४४ द्रष्ट्रव्य अथवं ११, २।

रूप है तथा शवं संहारक रूप रें। वह हाथ में हिरण्यव धमुण घारण करता है। ज्वर, स्नांसी, विष, विद्युत् उसके आयुध हैं। विस्तीर्ण मुख्य वाले स्वान तथा घोषिणी सेनाए भी उसके साथ रहती है। रें परन्तु प्रस्तुत परिचय में उत्पादक रूप ही प्रकाश में भाया है। यहा रुद्र सात ऋतुओं को जन्म देने की बात कहता है। सौर वर्ष की अपेक्षा चान्द्र वर्ष में १० दिन कम होते हैं, अतः प्रति तृतीय वर्ष एक अधिक मास मान कर इस कमी को पूर्ण कर लिया जाता है। दो-दो मास की छह वसन्त आदि ऋतुए हुई, तथा अधिक मास या मल मास की एक सातवी ऋतु। रें रुद्र ने अपना एक कार्य यह भी कहा है कि वह लोगों को 'सत्य क्या है तथा असत्य क्या है' यह बतलाता है। एव यहाँ वरुण के समान इसका नैतिक रूप भी है। इसने अग्नि और सोम को अपना सखा बताया है।

#### मनुष्य का स्रात्मपरिचय

अब आत्मकथात्मक शैली मे कुछ ऐसे मनत्र प्रस्तुत किये जाते हैं, जिनमें मनुष्य या उसका आत्मा अपना परिचय दे रहा है। वेद की दृष्टि मे मनुष्य दीन, हीन, तुच्छ, दयनीय नहीं है, अपितु बड़ा शक्तिशाली है। नीचे जो मनत्र दिये जा रहे है वे ऋग्, यजु. और प्रथवंवेदों के हैं। स्पष्ट तथा तेजोमय आश्चय बाले मनत्र ही सकलित किये गये हैं, इनमें भी अधिकाश मनत्र अध्ववंवेद के है। सामवेद में ऐसे मन्त्र विशेष नहीं हैं। इन मन्त्रों से यह व्यक्त है कि मनुष्य क्या है, या उसे अपने आपको क्या सभभना चाहिए।

४४. सृष्ट्यादौ भवति यस्मात् सर्व जगद् इति भव.। शृणाति सर्व जगद् हिनस्ति संहृतिसम्नये इति शर्व:। ग्रथर्व ११.२१ का सायगाभाष्य ।

४६. अथर्व ११.२—धनुर्बिभित हरित हिरण्यय सहस्राध्न शतवधं शिखिण्डि-नम् (मन्त्र १२), यस्य तक्मा कासिका हेति. (मन्त्र २२)। मा नो छद्र तक्मना मा विषेशा मा नः स स्ना दिव्येनाग्नि। (मन्त्र २६)। इद महा-स्येभ्य श्वभ्यो ग्रकरं नम (मन्त्र ३०)। नमस्ते घोषिशीभ्यः सेना-भ्यः (मन्त्र ३१)।

४७. श्रहमेव सप्त सप्तसंस्थाकान् वसन्ताद्याः षट् ससर्पा हस्पतिसज्जकाधिमासा-स्थः सप्तमः एतान् सप्तसस्थाकान् ऋतुन् । सायरा

<sup>.</sup> Seven seasons: the six pairs of months and the thirteenth or inter calary month.—Griffith.

चैत्रादीनां द्वादशानां मासाना द्वयद्वयमेलनेन वसन्ताद्याः षड् ऋतवो भव-न्ति । श्रीधमासेन एक उत्पद्यते सप्तमर्तुः—ऋग् १.१६४.१५ प्र सायण-भाष्य । 'अहोरात्रैविमितं त्रिशदङ्ग त्रयोदशं मासं यो निर्मिमीते ।' अधर्व १३.३.८

#### व्यक्तिरिक्त जन्मना जातबेदा वृतं मे चक्षुरमृतं म ग्रासन् । प्रकल्मियातु रजसो विमानीऽजको धर्मो हविरस्मि नाम ।

ऋग् ३. २६. ७; यजु १६. ६६

मैं अग्नि हूँ, दहकता हुआ श्रंगारा हूँ, स्वभाव से ही जागरूक हूँ। मेरी आँख में तेज है, मेरे मुझ मे अमृत है। मैं सूर्य हूँ, शारीरिक, मानसिक, आत्मिक तीनो तेजो से युक्त हूँ। सारे भूलोक को अपने चरणविक्षेपो से माप मेने बाला हूँ। अक्षय हूँ, जलता हुआ यज्ञकुण्ड हूँ, आहुति हूँ। "

मिय त्यदिन्द्रिय बृहन्मिय दक्षी मिय क्रतुः। धर्मस्त्रिक्षुग् विराजिति विराजा ज्योतिषा सह बह्मणा तेजसा सह ॥ यजु. ३८.२७

मेरे अन्दर बृहत् इन्द्र का बल है, मेरे अन्दर उत्साह है, मेरे अन्दर सकस्प-शक्ति है। त्रिविध तेज मेरे अन्दर विराजमान है। मैं विराड् ज्योति से भासमान हूँ, ब्रह्मतेज से देदीप्यमान हूँ। स

सूर्यो मे चक्षु र्वातः प्राणोऽन्तरिक्षमात्मा पृथिवी शरीरम् । अस्तृतो नामाहमयमस्मि ॥ अथर्व ५. ६. ७

देखने में छोटी सी प्रतीत होने बाली यह मेरी खाख छोटी नहीं, किन्तु सूर्य के बराबर है। मेरी प्राराशिक्त वायुमण्डल के समान अपार है। मेरे शरीर के मध्य की तुलना अन्तरिक्ष से कर सकोगे। ग्रीर, मेरा यह छोटे से कद वाला शरीर शक्ति में बिस्तीए पृथिवी के सदृश है। मै अविनश्वर हूँ, किसी के मारे मर नहीं सकता।

अहमस्मि सहमान उत्तरो नाम भूम्याम् अभीषाडस्मि विश्वाषाडाशामाशां विश्वासहिः ॥ ग्रथवं १२.१.५४

४८. कात्यायनीय सर्वानुक्रमशी के अनुसार इस मन्त्र का देवता अग्नि या आत्मा है। आत्मा से सायशा ने ब्रह्म अभिप्राय लिया है। यह मन्त्र अग्नि, ब्रह्म तथा मनुष्य का आत्मा तीनों की ओर से उक्त माना जा सकता है। यहा हमने मनुष्य के आत्मा की ओर से उक्त मान कर व्याख्यात किया है। यजुर्भाष्य मे उवट तथा महीधर ने इसे यजमान की उक्ति माना है।

४१. कर्मकाण्ड में इस किण्डिका द्वारा यजमान और ऋत्विज् हुतकोष दिधिषर्म का भक्षण करते हैं। उदट तथा महीधर के अनुसार यह यजमान की झोर से उक्त हैं।

"मैं साहसी हूं, वीर हूं, भूमि भर में उत्कृष्ट हूं। शत्रु से पाला पड़ने पर उसके छक्के छुड़ा देने बाला हूँ। समस्त रिपुओ को परास्त करने की शक्ति मुक्त में हैं। दिशा-दिशा में बार-बार अधिकाधिक पराभव करने बाला हूँ।"

यद् वदामि मधुमत् तद् वदामि यदीक्षे तद् वनन्ति मा ।

त्विषीमानस्मि जूतिमानवान्यान् हन्मि दोधतः ॥ अथर्व १२.१.४८

'जो कुछ बोलता हूं, मधुर बोलता हू। ज्यो ही मैं देखता हूँ, लोग मुक्ते प्यार करने लगते हैं। एक भ्रोर जहा मेरा यह मधुर रूप है, वहा दूसरी और ऐसा तेजस्वी और वेगवान भी हूँ कि जो मुक्ते भ्रपना कोघ दिखाते हैं, उन्हें एक क्षरा में मार गिराता हूँ।"

बृहस्पतिमं आत्मा नुमणा नाम हृद्यः। ग्रथर्वः १६. ३. ५

''मेरा आत्मा साक्षात् बृहस्पति है, मेरे मन म अद्भुत नेतृत्वशक्ति है, मैं सबके हृदय को प्रिय लगने वाला हूँ।''

असताप मे हृदयमुर्वी गव्यूतिः । समुद्रो ग्रस्मि विधर्मणा ॥ ग्रथर्व १६.३.६

"मेरा हृदय सन्तापरिहत है। मेरा मार्ग बडा विस्तीर्ण है, र गुर्शों का मैं समुद्र हूँ।"

पुरीवृतो ब्रह्मणा वर्मणाह, कदमपस्य उमीतिषा वर्षसा च। मा मा प्रापन्निषवो देख्या या, मा मानुषीरवसृष्टा वथाय ॥ भ्रथवं १७.१.२८

"मै ब्रह्म का कवर्च पहने हूँ, सूर्य" की ज्योति और वर्चस् से भासमान हूँ। देशी विपत्तिया मेरे पास नहीं आ सकती, वध के लिए छोडे हुए मानव शत्रुओं के शस्त्रास्त्र भी मुक्ते कुछ हानि नहीं पहुचा सकते ।"

श्चयुतोऽहमयुतो म आत्माऽयुतं मे बश्चरयुत मे श्रोत्रम्। श्रयुतो मे प्राणोऽयुतो मेऽपानोऽयुतो ने व्यानोऽयुतोऽहं सर्वः ॥

अथर्व १६. ५१. १

"मैं एक नहीं, दस सहस्त्र हूं, भर दस सहस्त्र मिलकर जिस कार्य को करते हैं,

५०. 'उर्दी गव्यूति विस्तीर्गं मार्गम्'--ऋग् ६. ७८. ५ पर सायगा-भाष्य ।

५१. 'कदयप: पदयको भवति यत् सर्वं परिपरयति' तै आ. १.८.८ इति श्रुते: कस्यप: सूर्यंस्य मूर्त्यन्तरभूतः। सायगा

५२. अयुतः प्रयुतक्तपः दश्चसहस्रात्मकः। सायगा ने यहां ध्रयुत का अर्थ सपूर्ण किया है, जिस पर ह्विटने सन्देह प्रकट करते हुए स्वय अव्याहत (Unrepelled) अर्थ करते हैं।

उसे मैं अकेला कर लूँगा। मेरा आतमा दस सहस्र के बराबर है, मेरी आँखो की शक्ति दस सहस्र के बराबर है, मेरी श्रोत्रशक्ति दस सहस्र के बराबर है। मेरा प्राण-बल दस सहस्र है, मेरा ग्रपान-बल दस सहस्र है, मेरा व्यान-बल दस सहस्र है। मेरे सभी अब दस सहस्र गुण्यित शक्ति से आपूरित हैं।"

#### मनुष्य के वीरोब्गार

ग्रब कुछ ऐसे प्रसंग दिये जाते हैं, जिनमें मनुष्य के बीर उद्गार हैं। श्रभी इससे पूर्व जो मन्त्र दिये गये हैं, उनमे मनुष्य ने यह बताया है कि मैं क्या हूँ, किन्तु प्रस्तुत मन्त्रों में बह यह प्रकट करता है कि मैं क्या-क्या कर दूंगा। यही दोनों में ग्रन्तर है। इन उद्घृत मन्त्रों में भी ग्रधिकाश मन्त्र ग्रथवंवेद के हैं, केवल प्रथम दो प्रसग ऋग्वेद से लिये गये हैं। इन मन्त्रों से यह ज्ञात होता है कि वेद का मानव-कैसा साहस की मूर्ति तथा वीरता का ग्रवतार है ग्रोर उसमे शत्रुदमन, विजय एव उद्धिरोहण की कैसी उत्कट लालसा है।

नहि मे अक्षिपच्चनाच्छान्त्सुः पञ्च कृष्टयः ।
कृषित् सोमस्यापामिति ।।
नहि मे रोवसी उमे ग्रन्य पक्ष चन प्रति । कृषित्०॥
अभि द्यां महिना भुवमभीमां पृथिवीं महीम् । कृषित्०॥
हन्ताह पृथिवीमिमां निदधानीह वह वा । कृषित्०॥
द्योषमित् पृथिवीमह जङ्धनानीह वेह वा । कृषित्०॥
दिवि मे अन्यः पक्षो ग्रधो ग्रन्यमचीकृषम् । कृषित्० ॥

ग्रहमस्मि महामहोऽभिनम्यमुवीचितः । कुवित् ।। ऋग् १०.११६. ६-१२ मैंने सोमरस का पान कर लिया है, बहुत-बहुत पान कर लिया है। मुक्त में वह शक्ति आ गयी है कि सब मनुष्य मिलकर भी मेरी प्रक्षिसचार की छोटी सी किया तक को नहीं रोक सकते। ये विशाल द्यावापृथियी मेरे एक पाश्वं के बरावर भी नहीं है, मैंने बहुत-बहुत सोमरस का पान कर लिया है। मैंने महिमा में द्युलोक को भी पीछे छोड़ दिया है, इस विकाल पृथिवी को भी पीछे छोड़ दिया है। मेने बहुत-बहुत सोमरस का पान कर लिया है। मेरे अन्दर ऐसी शक्ति था गयी है कि कहो तो इस पृथिवी को उठाकर यहाँ रक्ष दूँ, वहाँ रख दूँ, जहाँ कहो वही रख दूँ। मैंने बहुत-बहुत सोमरस का पान कर लिया है। में पृथिवी को दग्ध करने वाले इस विशाल सूर्यं तक को ठोकर मार कर यहाँ, दहाँ, वहाँ कहो वही एकूँवा दूँ। मैंने बहुत-बहुत सोमरस का पान कर मार कर यहाँ, दहाँ, वहाँ कहो वही एकूँवा दूँ। मैंने बहुत-बहुत सोमरस का पान

५३. वैदिक वीर-भावना के विशेष परिचय के लिए द्रष्टव्यः लेखक की पुस्तक 'वैदिक वीर-गर्जना'।

कर लिया है। मैं अपने आपको इतना विशाल अनुभव कर रहा हू कि मेरा एक सिरा द्युलोक मे है, दूसरा सिरा पृथिवी पर है। मैंने बहुत-बहुत सोमरस का पान कर लिया है। मैं आकाश में उदित साक्षात् महातेजस्वी सूर्य हो गया हूँ। मैंने बहुत-बहुत सोमरस का पान कर लिया है। \*\*

अहमस्मि सपत्नहा-इन्द्र इवारिष्टो श्रक्षतः ।

अधः सपत्ना मे पदोरिमे सर्वे भ्रविष्ठिताः ॥

म्रभिभूरहमागम विश्वकर्मेण घाम्ना ।

आविश्वत्तमा वो वतमा वोऽह सिमिति वदे ।। ऋग्० १०. १६६.२,४

"मैं रिपुहत्ता हूँ, इन्द्र के समान ग्रविनष्ट ग्रीर ग्रक्षत हूँ। इन समस्त शत्रुष्ठों को पैरो तले रौद दूगा। मैं ग्रभिभूत करने वाला हूँ, सर्वकर्मक्षम तेज के साथ आ पहुँचा हूँ। हे रिपुग्रो, तुमने जो मेरे विनाश के बड़ै-बड़े मनसूबे बाध रखे है, जो षड्यन्त्र रच रखे है, जो सध-समितियाँ बना रखी हैं, उन सबको ग्रभी मैं मुट्ठी मे किये लेता हूँ<sup>रा</sup>।"

यक्च सापत्नः क्षपयो जाम्याः क्षपयक्च यः ।

ब्रह्मा यन्मन्युतः शयात् सर्व तन्नो ग्रघस्पदम् ॥

श्रप्तारमेलु शपथो य सुहार्त् तेन नः सह ।

चक्षुमंन्त्रस्य दुर्हादः पृष्टोरपि शृश्लोमसि । ग्रथर्व २.७ २,४

शत्रुका शाप हो, चाहे बन्धुका शाप हो, ग्रौर भले ही ब्रह्मा भी कृद्ध होकर शाप दे दे, सबको मैं पादाक्रान्त कर दूगा। शाप उल्टा शाप देने वाले पर ही आकर पड़ेगा। मैं तो उसका साथ देता हूँ, जो शुभ हृदय वाला है। श्रांखों से सैन चलाने वाले दुष्टहृदय दुर्जन की हड्डी-पसली तोड डाल्गा।"

इद देवाः शृख्ता ये यज्ञियाः स्थ भरद्वाजो मह्यमुक्थानि शंसति । पाशे स बद्धो दुरिते नियुज्यता यो अस्माक मन इदं हिनस्ति ॥

५४. यहाँ लव इन्द्र ग्रंथांत् मनुष्य का ग्रंगुष्ठमात्र ग्रात्मा सोम-पान से हृष्ट हो ग्रात्मस्तुति कर रहा है। ऐन्द्रो लव ग्रात्मान तृष्टाव, का ऋ सर्वाः। सायगा ने इसे निम्न प्रकार ऐतिहासिक रूप दे दिया है—इन्द्रो लवरूप-मास्थाय सोमपान कुर्वन् तदानीमृषिभिद् ष्ट. सन् स्वात्मानमनेन सूक्तेना-स्तावीत्। सा० भा०

५५. इस सूक्त को आइबलायन गृह्यसूत्र में शत्रु पर श्राक्रमण करते समय जयने का विधान है—ऋषमं मा समानानामित्यभिकामन्, श्राश्व० गृ० २.६.१३। तदनुसार सायग्र लिखते हैं—'प्रयाशसमये जयेत्'।

इदिमन्त्र शृगुहि सोमप यत् त्वा ह्वा शोचता जोहवीमि । वृश्चामि त कुलिशेनेव वृक्षं यो अस्माक मन इद हिनस्ति ॥

ग्रथर्व २. १२. २, ३

"हे देवो, मेरी इस भीष्म-प्रतिज्ञा को सुन लो। श्राज मेरा बलवान् मन मेरे लिए प्रवल सकल्प उठा रहा है। जो कोई मेरे मन की हिसा करने आयेगा वह पाशबद्ध होकर दुर्शति पायेगा। हे सोमरसपायी मेरे आत्मन्, सुन, जो मैं दीप्त हृदय के साथ पुकार-पुकार कर कह रहा हूं। काट डालू गा उसे, जैसे कुल्हा है से वृक्ष को, जो मेरे मन की हिसा करने आयेगा।"

परेणंतु पया वृकः परमेणोत तस्करः ।
परेण बत्वती रज्जुः परेणाघायुरर्षतु ।।
ग्रस्यो च ते मुस च ते व्याध्र जम्भयामसि ।
ग्रात् सर्वान् विकृति नखान् ।।
व्याध्र बत्वतां वयं प्रथम जम्भयामसि ।
ग्रादु ब्हेनमधो ग्राह् यातुधानमधो वृकम् ।।
ओ अन्न स्तेन आयित स सिष्टो अपायित ।। ग्रथ्वं ४३.२-५

"भेडिया सुदूर मार्ग से चला जाए, चोर दूर से चला जाए, यह दातो वाली रस्सी (साप) दूर से चली जाए, पापेच्छु दूर से चला जाए। मेरे समीप भाने का साहस न करे। श्रो व्याझ, मैं तेरी श्राखे फोड़ दूंगा, तेरा मुख चीर दूगा, तेरे बीसो नख तोड़ डालूगा, श्रा तो सही। नोकीले दातो बाले व्याझ को मैं जान से मार डालूगा। चोर का, साप का, परपीडक राक्षस का, भेडिये का मैं वध कर दूगा। जो कोई चोर-लुटेरा मेरे पास श्रायेगा वह श्रम्झी तरह कुट-पिट कर लौटेगा।"

सर्व विषाचान्तसहसा-ऐषां द्रविणं वरे ।
सर्वान् दुरस्यतो हन्मि स म प्राकृतिऋ ध्यताम् ॥
तवनो ग्रस्मि विशाचानां व्याध्रो गोमतामित ।
हवानः सिहमित रष्ट्वा ते न विम्दन्ते न्यक्चनम् ॥
न विशाचीः सं शक्नोमि न स्तेनंनं वनगु भिः
विशाचास्तस्माष्णद्रयन्ति यमहं ग्राममाविशे ॥
य ग्राममाविशत इवमुप्र सहो मम ।
विशाचास्तस्माष्णद्रयन्ति न पापमुषजानते ॥ ग्रथवं ४.३६.४,६-६

५६. मनो वै भरहाज ऋषिः । शतः ५.१.१.६ । सायशा के सनुसार भरहाज नामक महर्षि सभित्रेत है ।

"पिशाचों को मैं अपने बल से परास्त कर दूगा। इनकी घन-सम्पत्ति छीन लूगा। सब दुष्टता करने बालों का हनन कर दूगा। यह मेरा सकल्प पूर्ण होकर रहेगा। मैं पिचाचों को सतप्त कर देने वाला हूँ, जैसे व्याघ्र खालों को। मुक्के सामने देख कर पिशाच ग्रंपनी सब चौकड़ी भूल जाते हैं, जैसे कुत्ते सिह को देख कर। पिशाचों के साथ, चोर-लुटेरों के साथ, डाकुग्रों के साथ मैं कभी समभौता नहीं कर सकता। जिस ग्राम में मैं प्रविष्ट हो जाता हू, पिशाच वहाँ से भाग खड़े होते है। जिस ग्राम में मेरा यह दमनकारी बल पहुँच जाता है, वहाँ से पिशाच रफूचक्कर हो जाते हैं। मुक्के देखते ही वे सब पाप करना भूल जाते हैं।"

म्नदमवर्म मेऽसि यो मा प्राच्या दिशोऽघायुरिभदासात्।
एतत् स ऋण्छात्।।
अदमवर्म मेऽसि यो मा दक्षिणाया दिशोऽघायुरिभदासात्।
एतत् स ऋण्छात्।।
म्नदमवर्म मेऽसि यो मा प्रतीच्या दिशोऽघायुरिभदासात्।
एतत् स ऋण्छात्।।
म्नदमवर्म मेऽसि यो मा घ्रुवाया दिशोऽघायुरिभदासात्।
एतत् स ऋण्छात्।।
म्नदमवर्म मेऽसि यो मोर्घ्वाया दिशोऽघायुरिभदासात्।
एतत् स ऋण्छात्।।
अदमवर्म मेऽसि यो मा दिशामन्तर्देशम्योऽघायुरिभदासात्।
एतत् स ऋण्छात्।।

"हे मेरे आत्मन्, तू लोहे का कवच है। पूर्व दिशा से जो कोई पापी मुभ पर घात करने श्रायेगा, वह उल्टा मुंह की खाकर लौटेगा। दक्षिण दिशा से जो कोई पापी मुभ पर घात करने आयेगा, वह उल्टा मुंह की खाकर लौटेगा। उत्तर दिशा से जो कोई पापी मुभ पर घात करने श्रायेगा, वह उल्टी मुंह की खाकर लौटेगा। नीचे की दिशा से जो कोई पापी मुभ पर घात करने श्रायेगा वह उल्टा मुह की खाकर लौटेगा। उद्या दिशा से जो कोई पापी मुभ पर घात करने श्रायेगा, वह उल्टा मुंह की खाकर लौटेगा। उद्या दिशा से जो कोई पापी मुभ पर घात करने श्रायेगा, वह उल्टा मुंह की खाकर लौटेगा। दिशाश्रों के अन्तः प्रदेशों से जो कोई पापी मुभ पर घात करने आयेगा, वह उल्टा मुंह की खाकर लौटेगा। विशाश्रों के अन्तः प्रदेशों से जो कोई पापी मुभ पर घात करने आयेगा, वह उल्टा मुंह की खाकर लौटेगा।"

परोऽपेहि मनस्पाप किमजस्तानि शंसितः।
परेहि मं त्या कामचे वृक्षां बनानि संचर गृहेचु गोषु मे मनः ॥
अथवं ६.४५.१

"परे हट, भ्रो मन के पाप, क्यों तू मुफे निन्दित परामर्श दे रहा है। भाग जा, मुफे तेरी चाह नही है। जंगलों में वृक्षों पर भटकता फिर। मेरा मन तो गृहकार्यों में तथा गो-सेवा भ्रादि शुभ कार्यों में निरत है, मुफे तेरे स्वागत का अवकाश नहीं है।"

यया सूर्यो मक्षत्राराामुखस्तेजांस्याददे ।

एवा स्त्रीरणां च पु सां च विचतां वर्षं भाववे ।। भथवं ७.१३.१

"जैसे उदित होता हुआ सूर्य नक्षत्रों के तेज को हर लेता है वैसे ही शत्रुता करने वाले सब स्त्री-पुरुषों के तेज को मैं हर लूंगा।"

वौष्वप्त्य दौर्जीवित्य रक्षो ग्रम्बमराय्यः ।

दुर्शान्नीः सर्वा दुर्वाचस्ता अस्मन्नाशयामसि । अथर्व ७.२३.१

''बुरे स्वप्न, बुरे जीवन महाराक्षस, ग्रलक्ष्मियो, बुरे नाम वाली तथा हाहा-कार कराने वाली सब ग्राधि-व्याघियो एव विपत्तियो को मै अपने समीप से नष्ट कर द्गा ।"

स्वायसा ग्रसयः सन्ति नो गृहे

विद्मा ते कृत्ये यतिथा परूषि ॥

उतिष्ठैय परेहीतोऽज्ञाते किमिहेच्छसि ।

ग्रीवास्ते कृत्ये पादौ चापि करस्यामि निर्द्रव । ग्रथर्व १०.१.२०,२१

"श्रो कृत्ये, श्रो शत्रुजन्य हिंसापिशाचिनी, सावधान, हमारे घरो मे उत्तम लोहे की तलवारे विद्यमान है। तेरे जितने जोड है, उन्हें मैं जानता हूं। उठ, यहां से भाग कर कही श्रज्ञात स्थान मे चली जा, यहां तेरा क्या काम है ? तेरी ग्रीबा घड से श्रलग कर दूंगा, तेरे पैर काट डालूंगा, निकल जा यहां से।"

विष्णोः क्रमोऽसि सपत्नहा पृथिवीसंशितोऽन्नितेजाः । पृथिवीमनु विक्रमेऽह पृथिव्यास्तं निर्भेजामो योऽस्मान् द्वेष्टि य व्य द्विष्मः । स मा जीवीत् त प्राणो जहातु ॥

ग्रथर्व १०.५.२५

"हे मेरे कदम, तू छोटा नहीं, तू विष्णु का विशाल कदम है। तू शत्रुहन्ता है, पृथिवी भर में तीक्ष्ण है, तुममें भ्राग्नि का तेज है। मैं तुमें पृथिवी पर रखूंगा। जो मुक्त से शत्रुता मोल लेगा, और मैं भी जिसकी दुष्टता के कारण जिससे शत्रुता ठानूंगा, उसे में पृथिवी से निकाल फेकूंगा। देख लेना, वृद्द जीवित नहीं बचेगा प्राण् उसे छोड़ जाएगा।"

#### मनुष्य का विजयोहलास

अभी हम गत शीर्वकों के नीचे मनुष्य की आत्मिवश्वासभरी कुछ वीरो-वितयां प्रदक्षित कर चुके हैं। जिसके हृदय में ऐसी भावनाएं हिसोरें लेती हैं, जीवन-संग्राम में उसकी विजय एवं सफलता निश्चित है। ग्रतएव ग्रब ऐसे कुछ वचनों का चयन प्रस्तुत किया जा रहा है, जिनमें मनुष्य सफलता-लाभ के उपरान्त ग्रपने हृदय का उल्लास व्यक्त कर रहा है। इनमें तमस् को पार कर ज्योति की प्राप्ति, बाह्य तथा ग्रान्तरिक ग्ररातियों को दग्ध कर उन्नति के ग्राक्ता में विहार, कीर्ति की प्राप्ति, पापों पर विजय, ऋत की उपलब्धि ग्रादि से जिनत ग्रसीम ग्राल्हाद का पारावार हृदय के कूलों से उमड कर वाक्प्रणाली द्वारा प्रवाहित होता हुग्रा वेद के पाठकों को रसाई कर रहा है। इस सकलन में चारों वेदों के मन्त्र है।

उद् वय तमसस्परि ज्योतिष्पदयन्त उत्तरम् । देव देवत्रा सूर्यमगन्म ज्योतिरुत्तमम् । ऋग् १.५०१०

"ग्राहा, हमने तमस् से ऊपर उठकर, 'उत्तर ज्योति' के दर्शन कर, प्रकाशको मे सर्वश्रेष्ठ प्रकाशक उत्तम ज्योति 'सूर्य' को पा लिया है।"

श्रपाम सोमममृता श्रभूम-श्रगन्म ज्योतिरविदाम देवान् । कि नूनमस्मान् कृरणववरातिः किमु धूर्तिरमृत मर्त्यस्य ॥

ऋग् ८ ४८.३

"हमने सोमरस का पान कर लिया है, हम ग्रमर हो गये है। हमने ज्योति पा ली है, देवो को पा लिया है। ग्रगति हमारा क्या कर सकता है, मनुष्यजन्य हिंसा हमारा क्या बिगाड सकती है ?"

प्रत्युष्ट रक्षः प्रत्युष्टा प्ररातयो निष्टप्त रक्षो निष्टप्ता अरातयः। उर्वन्तरिक्षमन्वेमि ॥ यजु १ ७

"राक्षसों को मैंने दग्ध कर दिया है, पूर्णांत दग्ध कर दिया है। श्ररातियां को मैंने दग्ध कर दिया है, पूर्णांत दग्ध कर दिया है। श्रव मै स्वच्छन्द श्राकाश में विहार कर रहा हूँ।"

पृथिष्या अहमन्तरिक्षमादहमन्तरिक्षाद् दिवमादहम् । दिवो नाकस्य पृष्ठात् स्वज्योतिरगामहम् ॥ यजु १७. ६७

''पृथिवी से मैं अन्तरिक्ष में आरूढ़ हुआ, अन्तरिक्ष से खुलोक मे आरूढ़ हुआ। श्रीर, हर्ष का विषय है कि अब मैं 'नाक' के पृष्ठ द्युलोक से ऊपर उठकर स्वलॉक की ज्योति मे पहुँच गया हूँ।"

यशा इन्द्रो यशा अग्निर्मशाः सोमो अजायत । यशा विश्वस्य सूतस्याहमस्मि यशस्तमः ॥ ग्रथर्व ६. ३१. ३, ५. ५८. ६७ "जैसे इन्द्र यशस्वी है, ग्राम्न यशस्वी है, चन्द्र यशस्वी है, बैसे ही सब भूतो मे मै यशस्वी हो गया हूँ, परम यशस्वी हो गया हूँ।"

अवधीत् कामो मम ये सपत्ना उर लोकमकरन महामेधतुम्।

ग्रथर्व ६. २. ११

"मेरे सकल्प-बल ने मेरे जो सपत्न थे उन्हें विनष्ट कर दिया है, मेरे लिए विशाल लोक खोल टिया है, समृद्धि के द्वार उद्घाटित कर दिये हैं।"

अजैध्म-म्रद्य-असनाम, अद्याभूमानागसो वयम् ।

ग्रथर्व १६. ६. १

''स्राहा, हम विजयी हुए है, हमने प्राप्तव्य को पा लिया है, हम निष्पाप हो गए हैं।''

जितमस्माकमुद्भिन्नमस्माकमम्यष्ठां विश्वाः पृतना अरातीः ॥ अगन्म स्वः स्वरगन्म स सूर्यस्य ज्योतिषागन्म ॥

श्रथकं १६. ६ १, ३

"हमे विजय प्राप्त हुई है, हमे ग्रभ्युदय प्राप्त हुन्ना है। मैंने समस्त शात्रवी सेनाम्नो को परास्त कर दिया है। पालिया है हमने स्वज्योंति को; माहा, स्वज्योंति को पालिया है। हम सूर्य की ज्योति से समन्वित हो गए हैं।"

ब्रहमिद्धि पितुष्परि मेथामृतस्य जग्रम ।

भ्रह सूर्य इवाजनि ॥ ऋग् ८ ६ १०, साम. पू २. ४.८; साम उ. १४.१.१२, श्रथवं २०.११४ १

"मैंने पिता प्रभु से सत्यमधी मेघा को (ऋतम्भरा प्रज्ञा को) पा लिया है। मैं सूर्य-सदश हो गया ह।"

#### मनुष्य का ग्रात्म-परिदेवन

ग्रभी तक हमने ग्रात्मकथात्मक शैली के उज्जवल पक्ष पर ही द्रिटिपात किया है। ग्रब दूसरे पक्ष को लेते है, जिसमें ग्रपनी हीन दशा से ग्रसन्तुष्ट होकर मनुष्य परिदेवन करता है। ससार में रहते हुए मनुष्य कभी भूकम्प, दुर्भिक्ष ग्रादि देवी विपत्तियों से ग्रस्त हो दुरवस्था को प्राप्त हो जाता है, कभी शात्रुग्रों से पराजित हो दुर्दशापन्न हो जाता है। कभी वह किन्हीं दुर्व्यसनों या रोगों के वशीभूत हो दयनीय स्थिति को प्राप्त कर लेता है, कभी पापाचरण में प्रवृत्त हो उसके कुपरिखामों का भाजन बन चिन्तित होने लगता है। कभी वह ग्रपनी संकल्पित योजनाग्रों में विफल हो हताश हो जाता है, कभी ग्रपरि-मिस हानि, प्रियजन के वियोग ग्रादि से सन्तप्त होता है। कभी वह ग्रपने ग्रज्ञान, ग्रविवेक ग्रादि से स्वयं ही पीडित होने लगता है। ऐसे समयों में स्व- भावतः उसके हृदय से श्रपनी दीनदशा के प्रति कन्दन तथा उससे मुक्त होने की श्रातुर पुकार निसृत होती है। ऐसे ही प्रसम श्रात्मपरिदेवन के होते है।

#### एक जुआरी का आत्म-निर्वेद

प्रथम ऋग् १०. ३४ से एक जुग्रारी की ग्रात्मकथा प्रस्तुत करते हैं। प्रावेषा मा बृहतो मादर्यान्त प्रवातेजा इरिएो वर्व तानाः । सोमस्येव मौजवतस्य भक्षो विभीदको जागृविमंह्यभच्छान् ॥१॥ न मा मिमेथ न जिहीड एवा शिवा सिकम्य उत मह्ममासीत्। श्रक्षस्याहमेकपरस्य हेतोरनुवतामप जायामरोधम् ॥२॥ द्वेष्टि इबश्चरप जाया रुएाद्धि न नाथितो विन्दते महितारम्। अदवस्येव जरतो वस्त्यस्य नाहं विन्वामि कितवस्य भोगम् ॥३॥ भ्रन्ये जायां परि मुझन्त्यस्य यस्यागुधद्वेदने वाज्यक्ष । पिक्षा माता भ्रातर एनमाहुर्न जानीमो नयता बद्धमेतम् ॥४॥ यदाबीध्ये न दविवाण्येभिः परायद्भ्योऽव हीये सिवान्यः । न्युप्तादच बभ्रवो बाचमऋतँ एमीदेषां निष्कृत जारिसीव ॥५॥ सभामेति कितवः पृच्छमानो जेष्यामीति तन्वा शूशुजान. । मक्षासी ग्रस्य वितिरन्ति कामं प्रतिदीवने दथत ग्रा कृतानि ।।६।। म्रक्षास इवङ्कुशिनो नितोदिनो निकृत्वानस्तपनास्तापयिष्णव । कुमारदेष्णा जयत पुनर्हणो मध्वा संपृक्ताः कितवस्य बर्हणाः ॥७॥ त्रिपञ्चाशः कीडति ब्रात एषां देव इव सविता सत्यधर्मा। उग्रस्य जिन्मन्यवे ना नमन्ते राजा चिवेभ्यो नम इत् क्रुणोति ।।८।। नीचा वर्तन्त उपरि स्फुरन्त्यहस्तासो हस्तवन्तं सहन्ते । बिच्या ग्रङ्गारा हरिणे न्युप्ताः शीताः सन्तो हृदयं निर्वहन्ति ।।६।। आया तथ्यते कितवस्य हीना माता पुत्रस्य चरतः क्व स्वित्। ऋणावा विम्यक्वनमिच्छमानोऽन्येषामस्तमुप नवतमेति ।।१०।। स्त्रियं रुष्ट्वाय कितवं ततापाऽन्येषां जायां सुकृतं च योनिभ्। पूर्वाक्कि श्रद्धवान् युयुजे हि बभ्रून्त्सो ग्रग्नेरन्ते वृषलः पपाव ॥११॥ यो वः सेनानीमंहतो गणस्य राजा व्रातस्य प्रथमो बभूव । तस्मै कृषोमि न धना रुणिय बशाहं प्राचीस्तरतं वदामि ॥१२॥ प्रश्नमी बीच्य कृषिमित् कृषस्य वित्ते रमस्य बहु मन्यमानः । तत्र गावः कितव तत्र जाया तन्मे विचष्टे सवितायमयः 11१३॥ "प्रवात स्थान में उत्पन्न, कम्पनकारी, बूतफलक पर पडे हुए इन धूत-पाशों ने मुभे मतवाला बना दिया है। रातों जगाने वाले इस बूत ने मौजवत

सोम के भक्षरा के समान मुक्ते पूर्णत. अपने वहा में कर खिया है ( मन्त्र १)। यह मेरी जाया मुभे न कभी कष्ट देती थी, न मुभ पर ऋद होती थी, प्रत्युत मेरे लिए तथा मेरे मित्रों के लिए मंगलकारिशा थी। पर एकमात्र द्युत के कारण मैंने ग्रपनी इस पतित्रता को ग्रपने से विमुख कर दिया है (मन्त्र २)। सास मुक्त से द्वेष करने लगी है, जाया मुक्ते ग्रपने पास से दूर रखती है। कष्टापन्न हुन्ना मैं किसी सुख-सहानुभूति दर्शाने वाले को प्राप्त नहीं करता (मन्त्र ३) । मेंने ब्रनुभव कर लिया है कि जिसके चन पर बलवान् खूत ललचा जाता है, उसकी जाया का अन्य जन स्पर्श करते हैं, पिता-माता-भाई इसके विषय में कहते हैं कि हम इसे जानते ही नहीं, इसे बाध कर ले जाश्रो (मनत्र ४)। कई बार मैं निश्चय करता हूं कि ग्रब मैं इन द्युतपाशो से कीडा नही करूंगा, क्योंकि समीप से दूर भागते हुए मित्रगरा मुक्ते छोड़ते चले जा रहे है। पर ब्रातफलक पर फेंके हुए ये भूरे-भूरे खुतपाश जब शब्द करते हैं, तब मे श्राकृ-ष्ट हो इनके पास पहुंच ही जाता हूं (मन्त्र५)। 'जीत भी जाऊगा या नहीं' यह पूछता हुआ जुआरी मैं शरीर से वेचैन होता हुआ द्वातसभा मे पहुचता हुं। प्रतिपक्षी जुम्रारी के लिए ग्रपनी कमाई को ग्रागे रखते हुए मेरी उत्स्कता को द्यूतपाश श्रीर भी बढा देने हैं (मन्त्र ६)। मैंने देख लिया है कि द्यूतपाश निश्चय ही म्रंक्श के समान दू खदायी है, व्यथाजनक है, हृदय का कर्तन कर देने बाले हैं, संतापशील है, ग्रत्यल्प देने वाले हैं ", जीतने वाले को भी पुन मारने वाले हैं, ऊपर से मधुसपृक्त (ग्राकर्षक) है, पर वस्तुत: जुग्नारी का सर्वनाश कर देने वाले हैं (मन्त्र ७)। इन पाशों का ५३ का समूह द्वानफलक पर कीडा करता है<sup>र</sup>, जैसे सत्यवर्मा स<mark>विता देव गगनफ</mark>लक पर क्रीडा करता है। उग्र मनुष्य के कोध के आगे भी ये नहीं भूकते। राजा भी इन्हे नमस्कार

५७. कुमारदेष्णा (पदपाठ-कुमारऽदेष्णाः), ग्रत्यत्य घन देने वाले । तुलनीय : ऋग् ७. ३७. ३, जहा घन के दो विभाग कहे हैं, एक विपुल (महः) दूसरा ग्रर्भ ग्रर्थात् किशु या ग्रत्यः।

They give frail gifts —Griffith. Presenting gifts like boys. Giving gifts and then taking them back like children. —Macdonell: A Vedic Reader for students.

५८ 'त्रिपञ्चाशः श्र्यभिकपचाशत्सस्याकः व्रातः सङ्घः', सायगा। सुड्विग का विचार है कि यहा त्रिगुरा पंच अर्थात् पन्द्रह ग्रथं करना ग्रधिक उचित है; द्रष्टव्यः ग्रिफिथ की टिप्पगी। मैकडानल तीन पचास ग्रथीत् १५० की सख्या ग्रभिन्नेत मानते हैं।

ही करता है (मन्त्र ८) । ये पासे नीचे पड़े होते हैं, तो भी ऊपर स्फूरण करते हैं, अर्थात् इनका प्रभाव ऊपर हृदय तक पहुंचता है। इनके हाथ नही है, तो भी ये हाथ वाले को परास्त कर देते हैं। ब्रुतफलक पर फेके हुए ये दिव्य अगारे हैं, जो शीतल होते हुए भी हृदय को जलाते है (मन्त्र ६ १६) । मुभ जुम्रारी की जाया हीन दशा को प्राप्त हुई दु:ख पाती है। इधर-उधर भटकने वाले मुक्त जुद्धारी पुत्र की माता भी दु:ख भागती है। मै ऋगी होकर डरता-डरता धन की इच्छा से रात्रि में (चोरी के लिए) ग्रन्यों के घर पहुचता हूं (मन्त्र १०)। एक स्रोर अपनी दुर्दशाग्रस्त पत्नी को स्रौर दूसरी स्रोर स्रन्यो की पत्नी तथा सुसज्जित घर को देखकर मे बहुत सन्तप्त होता हु। पूर्वाह्म में जो बभ्रु अश्वो को रथ में नियुक्त करता था, वहीं (सब सम्पत्ति जुए में हार कर शीतार्त हुमा) वृषल के समान म्राग्न के समीप पड़ा हूँ (मन्त्र ११)। म्रत. हे द्यूतपाशो, जो तुम्हारे महान् गए। का सेनापति हे स्रीर श्रेष्ठ राजा है, उसके समुख मैं हाथ जोडता ह। भ्रव भविष्य मे उसके लिए धन जोड़-जोड कर नहीं रख्गा। यह मैं सत्य कह रहा हूं ( मन्त्र १२ )। हे मेरे जुधारी भाई, (मेरे अनुभव से तू भी शिक्षा ले) द्युतकीडा मत कर, कृषि ही कर, उससे जो कुछ धन तुर्के प्राप्त हो उसे ही बहुत मानता हुआ। भोग कर । उसी मे गोसुख है, उस मे पत्नीसुख है। यह बात सब के स्वामी सिवता (प्रेरक प्रभू) ने मुक्ते स्पष्ट कर दी है (मन्त्र १३)।"

इस परिदेवन में क्रमश. परिवर्तित होने वाली जुग्रारी की मनोदशा का वड़ा ही स्वाभाविक एवं मनोवैज्ञानिक चित्रए। हुग्रा है। प्रथम वह द्यूत के प्रति ऐसा ग्राकृष्ट होता है, जैसे सोमरस के प्रति। द्यूतपाश उसे मतवाला किये रहते हैं। द्यूतकीडा में ग्रासक्त वह रात्रि में भी जागता है। कभी-कभी विजय का मुख देख वह लाखों का स्वामी होने का स्वप्न देखने लगता है। हारता भी है तो जीत की ग्राशा उसे पुन: पुन खेलने के लिए प्रेरित करती है। ग्रन्त में सब धन वह जुए में हार जाता है। पत्नी, भाई, बान्धव सब उससे विमुख होने लगते हैं। तब वह जुग्रा न खेलने का प्रण करता है। पर द्यूतालय के समीप से जा रहा होता है, ग्रीर द्यूतपाशों की चिर-परिचित इत्रनि उसके श्रोत्रविवरों में प्रविष्ट होती है, तब ग्रपना सब प्रश विस्मृत कर

The evidence is in favour of interpreting the word as meaning consisting of three fifties'not'Consisting of fifty three' as the number of dice normally used.—Macdonell. A Vedic Reader for students.

प्रह. यह विरोधाभास ग्रलकार का एक सुन्दर उदाहरण है।

देता है, भौर पुन: एक बाजी खेल लेने के लिए खूतगृह में पहुंच\_ जाता है। कई बार वह ऐसा प्रण करता है भीर हरबार पुन: प्रक्षोभन में पड़ जाता है। पर फल विपरीत ही होता है। भ्रन्त में जब भ्रपनी दिरद्र दशा को निहारता है, भ्रपने जीएां-शीएां घर की भ्रन्थों के राजभवनों से, भ्रपनी जीएांवसना पत्नी की दूसरों की भ्रलकृत पित्यों से तुलना करता है, तब वह द्यूत के प्रति विरक्त हो जाता है। इसी विरक्त दशा में वह भ्रपने भाव प्रकट कर रहा है, द्यूत से निष्पन्न हुई भ्रपनी दशा पर रह-रह कर परिदेवन कर रहा है, भ्रोर उस दिन की प्रतीक्षा में है जब वह भपने परिश्रम की कमाई से समृद्ध होगा।

# मैं भ्रपने भ्रापको ही नहीं जानता

द्यूत-सूक्त के पश्चात् अब परिदेवन के अन्य प्रसंगो पर आते हैं। निम्न प्रसग में अज्ञान एव अविवेक से ग्रस्त कोई मनुष्य अपनी अवस्था से उद्विग्न हो परिदेवन कर रहा है—

न विजानामि यदि वेदमस्मि निष्यः संनद्धो मनसा चरामि । यदा मागन् प्रथमजा ऋतस्यादिद् वाची भ्रदनुवे भागमस्याः ॥

ऋग् १. १६४. ३७, ग्रथर्व ६. १०. १५

'मैं यही नहीं जानता कि मैं यह हू या वह हूं, क्या हूं। अज्ञान से अन्त-हित हुआ, रागादि के बन्धनों से बधा हुआ भटक रहा हूं। जब मेरे अन्दर सत्य का प्रथमोन्मेष होगा तब मैं दिव्यवागी के सभित्राय को हृदयगम कर सकूंगा"।

वेद मुभे बताते हैं कि हे मानव, तू अजर है, अमर है, अमृतपुत्र है, साक्षात् मूर्य है, देव है । पर मै दिव्य वेदवाणी का अर्थ नहीं समभ पाता । आज मेरी अवस्था यह है कि मैं कभी शरीर को, कभी इन्द्रियों को, कभी मन को, कभी बुद्धि को समभता हू कि यह मैं हू। मुभे असली आतम-स्वरूप का ही परिचय नहीं है। इस दशा से व्याकुल हुआ मैं 'ऋत के प्रथमजा' की, सत्य के प्रथमोन्मेष की आतुरता से प्रतीक्षा कर रहा हू। कब वह मेरे अन्दर आयेगा, और कब मैं अपने आप को जान सकू गा।

## ज्योति की राह दिखाओ

ऋग्वेद के एक अन्य प्रसग में सर्वथा किंकर्तव्यविसूढ हुआ मनुष्य मार्ग-दर्शन के लिए आदित्यों (अखण्डज्योति नेताओं) का आह्वान कर रहा है—

न दक्षिरणा विचिकिते न सब्या न प्राचीनमादित्या नोत पश्चा । पाक्या चिद् वसवो घीर्याचिद् युष्मानीतो ग्रमयं ज्योतिरज्याम् ॥ "हे आदित्यो, न-मुभे दाहिने कुछ सूभ रहा है, न बाए, न पूर्व मे, न पश्चिम में। चाहे कितना ही मैं अपरिपक्व हूं, चाहे कितनी ही मुभे बुद्धि की आवश्यकता है, तो भी हे निवासको, मैं चाहता हू कि तुम्हारा पथ-प्रदर्शन प्राप्त कर मैं अभयज्योति को पा लू।

### इस काली रात्रि को कैसे पार करू ?

ऋग्वेद ६.६ में निराशा की काली रात्रि सं घिरा हुआ कोई मनुष्य खड़ा है। उसके चक्षु, श्रोत्र, मन आदि सब अन्धकार में भटक रहे हैं। ऐसी अवस्था से भयभीत हो वह परिदेवन कर रहा है तथा वैश्वानर ज्योति के चमकने की बाट जोह रहा है।

म्रहश्च कृष्णमहरर्जु नं च विवर्तते रजसी वेद्याभिः। वैश्वानरो जायमानो न राजाऽवातिरज्ज्योतिषाग्निस्तमांसि ॥ नाह तन्तुं न विजानाम्योतु न य वयन्ति समरे ऽतमानाः। कस्य स्वित् पुत्र इह वक्त्वानि परो वदात्यवरेण पित्रा॥ वि मे कर्णा पतयतो वि चक्षुर्वीद ज्योतिह्व् वय आहित यत्। वि मे मनश्चरति दूर आधीः कि स्विद् वक्ष्यामि किमु नु मनिष्ये॥ विश्वे देवा म्रनमस्यन् भियानास्त्वामग्ने तमसि तस्थिव।सम्। वैश्वानरोऽवतूतये नोऽमत्योऽवतूतये नः॥ ऋग् ६ ६ १,२,६,७

"एक निराशा और तमस् का काला दिन है, दूसरा आशा और प्रकाश का खेत दिन है। वे दोनों मेरे मानस के द्यावापृथिवी में श्राते-जाते रहते हैं। जब वैश्वानर-प्रभु उदीयमान राजा के समान मेरे हृत्यटल में ग्राकर अपनी दिव्य ज्योति से 'ग्रन्थकार' को खिन्न-भिन्न करते हैं, उस समय काला दिन श्वेत दिन में परिशात हो जाता है (मन्त्र १)। पर ग्राज तो मेरे मानस में काला दिन ही छाया हुग्रा है। मैं विवेकहीन सा हो रहा हूं। न मैं यह समक्त पा रहा हूं कि जीवन का ताना कैसे तना जाए, न यह जान पा रहा हूं कि बाना कैसे भरा जाए, भौर न ही यह विवेक कर पा रहा हूं कि ससार-समर में गित करते हुए जन किस पट को बुना करते हैं। किस का पुत्र है जो ज्ञान में ग्राने पिता से भी श्रेष्ठ होता हुग्रा मुक्ते यह सब बतलायेगा (मन्त्र २)। मेरे श्रोत्र इतस्तत. भटक रहे हैं, चक्षु भटक रही है, हृदय में निहित यह ग्रात्म-ज्योति भी भटक रही है। मेरा मन दूर की चिन्ताग्रो में उलक्त रहा है। ऐसी अवस्था में मैं क्या भाषण कर सक्त्रा, क्या विचार कर सक्त्रा (मन्त्र ६)। हे मेरे वैश्वानर श्राने, तुम्हीं ग्रन्थकार में ग्राच्छन्न हो गये हो तो ग्रन्य इन्द्रिय रूपी देवों का क्या कहना। वे भयभीत होकर तुम्हे नमस्कार कर रहे है ग्रौर पुकार मचा

रहे हैं कि वैश्वानर श्रात्मा हमारी रक्षा करे, श्रमर श्रात्मा हमारी रक्षा करे (मन्त्र७)।"

# हे वरुए, दर्शन क्यों नहीं देते ?

ऋग्वेद ७.५६ का प्रसग है। भक्त वरुण भगवान् के दर्शन की लालसा सजोये चिरकाल से हृदय-मन्दिर को अलकृत किये प्रतीक्षा मे वैठा-बैठा हार गया है। भगवान् कृपा नहीं कर रहे। वह आतुर हो कहता है-

पृष्छे तदेनो वहण विदक्ष्यो एमि चिकितुको विपृष्छम्।
समानमिन्मे कवयिववाहुरय ह तुभ्य वहणो हुणीते।।
किमाग प्राप्त वहण ज्येष्ठ यत् स्तोतार जिद्यांसिस सलायम्।
प्र तन्मे वोचो दूडभ स्वधावोऽव त्वानेना नमसा तुर इयाम्।।

"हे वहरण, ग्रापके दर्शन का ग्राभिलाषी मे आपसे पूछता हूं कि मेरा ग्रापराध तो बताइये, जिससे आप मुक्ते दर्शन नहीं देते है। यही प्रश्न करने के लिए मैं ज्ञानी-जनों के समीप भी गया हू। सभी ने समान रूप से मुक्ते यही कहा है कि वहण तुम पर प्रकुपित है (मन्त्र ३)। हे प्रभो, मेरा क्या श्रपराध है, जिससे ग्राप मेरा हनन करना चाहते हैं हे दुर्दमनीय, हे तेजस्विन्, मुक्ते बताइये तो, जिससे निरपराध होकर नमस्कारपूर्वक सत्वर मैं ग्रापके शरणागन हो जाऊ (मन्त्र ४)।"

#### जालबद्ध मत्स्यों का करुए-क्रन्दन

ऋग्वेद ८.६७ के ऋषि जालबढ़ मत्स्य हैं । वे जाल में बधे-बधे ग्रतिशय व्याकुल हो गये हैं, ग्रौर मुक्त होना चाहते है। वस्तुत. जालबढ़ मत्स्य सांसारिक पाशों में बधे हुए मानव ही हैं। वे अकुला कर कह रहे है—

जीवास्रो ग्रभिषेतनादित्यास पुरा ह्यात्। कद्धस्य हवनश्रुतः॥ ऋग् ८.६७.५

''हे भ्रादित्यो, हे नेताओ, जाल में बधे हुए हम मरणासम्न हो रहे है। क्रुपा करो, मरण से पूर्व ही हम जीवितो के पास रक्षार्थ दौड़ कर चले आग्नो। हे पुकार को सुनने वालो, कहा हो ? इस दशा से हमारा उद्धार करो।"

## म्रहो, मैं क्या से क्या हो गया ?

एक ऋषि है। पहले उसकी बहुत उन्नत दशा थी। वह समर्थ तथा समृद्ध था। सर्वत्र उसका स्वागत ग्रीर आदर होता था। किन्तु दुर्भाग्य से ग्रब दुर्दशा-

६०. मत्स्याना जालमापन्नानामेतदार्षं वेदयन्ते। निरु. ६.२७ । का. ऋ. सर्वा. तथा बू.दे. ६.८८-६० भी द्रष्टव्य ।

पन्न हो गया है, निर्बलता, निर्धनता एव मितहीनता उसे क्लेशित कर रही है। अपनी इस अवस्था के प्रति परिदेवन करता हुन्ना वह सहायतार्थ इन्द्रादि देवो को पुकार रहा है—

प्र मा पुगुक्त प्रयुजो जनानां वहामि स्म पूष्णमन्तरेण ।
विद्ये देवासो श्रथ मामरक्षम् बु:शासुरागादिति घोष श्रासीत् ॥
सं मा तपन्त्यभितः सपत्नीरिव पर्श्वः ।
निबाधते श्रमतिनंग्नता जसुर्वेनं वेवीयते मितः ॥
मूषो न शिक्ष्ना व्यवन्ति माध्यः स्तोतार ते शतक्रतो ॥
सक्तसु नो मघवित्र द्र मृष्डयाधा पितेव नो भव ॥ ऋग् १०३३ १-३

"अहो, कोई समय था जब जनो को प्रयत्न में लगाने वाली शक्तियों ने मुक्ते कार्य-तत्पर किया हुआ था। में ग्रपने अन्तर में पूषा प्रभु को धारण किये यूमता था। समस्त देव मेरी रक्षा में तत्पर थे। जहा-कही मैं पहुच जाता था 'वह दुर्जय्य आ गया' इन शब्दों के साथ मेरा स्वागत ओर जयजयकार होता था (मन्त्र १)। पर अब तो मेरी दशा विपरीत हो गयी है। ये पार्श्वस्थ जन मुक्ते सपत्नियों के समान सता रहे हैं, पार्श्वस्थ जन क्या, मेरी अपनी हड्डी-पसलिया ही दुख: दायी हो रही है। मतिहीनता मुक्ते पीडित कर रही है, नग्नता मुक्ते आकुल कर रही है, मेरी मित ऐसे काप रही है, जैसे व्याध के भय से पक्षी की (मन्त्र-२)। हे शतक्रतों, जैसे पूषिकाए आटे से पान कराये गये सूत्रों को खा जाती है, वैसे ही चिन्ताए मुक्त आपके स्तोता को खाये जा रही है। मधवन्, एक बार तो दया करों, मुक्ते सुखी कर दो। मेरे लिए पितृतुल्य हो जाओं (मन्त्र ३)"। "

## ' विरही का विलाप

पुरूरवा की पत्नो उर्वशी उसे छोड ग्रन्यत्र चली गयी है। उसके विरह मे वह विलाप कर रहा है-

सुदेवो ग्रद्ध प्रपतेदनावृत् परावत परमां गन्तवा उ । ग्रधा शयीत निर्ऋतेरुपस्थेऽधैन वृका रभसासो ग्रद्धः ॥ ऋग् १० ६५.१४

"मेरी उर्वशी मुक्तसे वियुक्त हो गयी है। मैं इस विरह को कैसे सहन करू ? इस अवस्था में घुल-घुल कर मरने से अच्छा तो यही है कि इस ससार से महाप्रयाण कर जाने के लिए किसी पर्वत आदि ऊचे स्थान से अपने आपको गिरा दू, सदा के लिए पृथिवी की गोद मे सो जाऊं, और तेजी से अपटने वाले भेड़िये मुक्ते खा जाएं। '''

६१ इस सूक्त का ऋषि कवष ऐलूष है।

६२ पुरूरवा-उर्वशी के प्रसग की व्याख्या के लिए द्रष्टुव्य चतुर्थ अध्याय।

ये मनुष्य के ग्रात्म-परिदेवन के उदाहरण है। सभी में यथायोग्य ग्रात्मा का निर्वेद, दीन दक्षा का सहज चित्रण, हृदय की ग्रकुलाहट, ग्रमद्र के प्रति विरक्ति, भद्र-प्राप्ति की उत्सुकता, ग्रपराघ-स्वीकार की निश्छलता, उद्घारक के प्रति समर्पण एव श्रन्तस्तल का करुए। क्रन्दन ध्वनित हो रहे हैं।

# उपसंहार

क्रपर वेदो को ग्रात्मकथात्मक शैली पर हमने उदाहरणों सहित विचार किया है। इनमे कुछ इन्द्रादि देवो की ग्रात्मकथाए हैं, कुछ राजा, सेनानी म्रादि की मात्म-स्तुतिया है, कुछ मनुष्य के अपने सम्बन्ध मे कहे गये माशा या निराशा के उद्गार हैं। इस शैली का जितना भावपूर्ण, विचारोद्बोधक, प्रभावजनक, हृदय के उत्साह, वीरत्व एव कर्नृत्व को प्रकट करने वाला, रसानुकूल, सजीव चित्रण वेदो मे हुम्रा है, वैसा म्रन्यत्र बहुत क्म देखने को मिलता है। यद्यपि वैदिक सहिताग्रो में इस शैली के ग्रनेक स्थलो में दर्शन होते हैं, तो भी सहितोत्तरकालीन वैदिक साहित्य मे इसका प्रचलन एव पल्लवन दृष्टिगोचर नही होता । ब्राह्मणग्रन्थ, आरण्यक, उपनिषद् सभी मे ग्रात्मकथा-त्मक नहीं, प्रत्युत कथात्मक या ग्राख्यानात्मक शैली ही विशेष ग्राद्त हुई है। इसका प्रमुख कारण यह है कि उत्तर साहित्य में रोचकता की ग्रोर प्रधिक ध्यान रखा गया है श्रौर दोनो की तुलना मे कथात्मक शैली ग्रधिक रोचक ठहरती है। तो भी यह गौरव का विषय है कि वेदो मे ग्रात्मकथात्मक शैली का ग्रच्छे उत्कर्ष, चारुत्व ग्रीर रोचकत्व के साथ सफल प्रयोग हुआ है, तथा कुछ ग्रन्य शैलियो के समान इस शैली के भी वेद ही जन्मदाता कहे जा सकते है।

# चतुर्थे ग्रध्याय संवादारमक शैली

वेदों में कुछ सवादसूक्त आते हैं, जिनमें दो या ग्रधिक पात्रों के सवाद द्वारा किन्हीं रहस्यो को प्रकट किया गया है। सवादो द्वारा शिक्षा देना शिक्षण की एक रोचक शैली है। वेद के ये सवाद भाषा, भाव, नाटकीय शैली ग्रादि सभी रिंध्यो से स्रतिशय कलात्मक है। इन्ही नाटकीय सवादो को देखकर श्रनेक विद्वान् संस्कृत नाटक का उद्भव वेशे से मानते हैं। सभवत ऐसा समका जाता रहा है कि वेद के ये सवाद या तो ऐतिहासिक है या निरी कवि-कल्पना की उपज है, अत इनकी काव्यमयता का ग्रानन्द लेने के ग्रितिरिक्त इनके पात्रो तथा कथानकों के स्वरूप निर्णीत करने या किन्ही विशेष क्षेत्रों मे इन्हे घट।ने की ग्रावश्यकता नहीं है। हो सकता है इसी कारण माधव, सायण म्रादि भाष्यकारो ने इस दिशा मे विशेष प्रयत्न न किया हो । तो भी इस म्रोर इनका घ्यान सर्वथा नही है, यह नही कहा जा सकता, क्योकि कही-कही इन की लेखनी से भी इस दिशा में विचार करने की प्रेरणा मिलती है। यथा, इन्द्र और महतो के सवादप्रसग में सायए ने लिखा है कि इसकी योजना प्रारा ग्रीर जीवात्मा परक भो करनी चाहिए। ब्राह्मारा ग्रन्थ, निरुक्त, बृहद्-देवता मादि मे भी इनकी व्याख्या के सकेत मिल जाते है, यद्यपि प्रधानतः वे प्रकृतिपरक ही हैं। गैल्डनर श्रोल्डनवर्ग, लुडविग, रॉथ, मैक्समूलर, ग्रिफिय प्रभृति विदेशी विद्वानो ने भी किन्ही-किन्ही सवादो पर विचार किया है, पर उनका प्रयत्न भी प्राकृतिक व्याख्या तक ही सीमित है। ग्राघ्यात्मिक, राज-नीतिक ग्रादि इतर क्षेत्रो की व्याख्याए ग्रब तक नहीं के बराबर है।

संवादात्मक शैली विशेषत ऋग्वेद मे ही पायी जाती है। अथर्ववेद तथा यजुर्वेद मे संवाद नाममात्र हैं। सामवेद मे कोई स्पष्ट सवाद नही मिलता। चारों वेदों में सवाद के स्थल निम्न है-

| 雅ग् | १. १६५ | इन्द्र-मरुत्-सवाद           |
|-----|--------|-----------------------------|
| ऋग् | १. १७० | इन्द्र-ग्रगस्त्य-सवाद       |
| ऋग् | १. १७६ | ग्रगस्त्य-लोपामुद्रा-सवाद   |
| ऋग् | ३. ३३  | विश्वामित्र-नदी-संवाद       |
| ऋग् | ४ १८   | इन्द्र-ग्रदिति-वामदेव-संवाद |

१. द्रष्टच्य : ऋग् १. १६५. १ पर सायणभाष्य ।

ऋग् ७. ३३
ऋग् १०. १०
ऋग् १०. २८
ऋग् १०. ५१-५३
ऋग् १०. ६५
ऋग् १०. ६५
ऋग् १०. ६५
য়য়्यर्व ५ ११
য়য়्यर्व १ ११
য়য়्यर्व १० १२६

विशष्ठ-विशष्ठपुत्र-सवाद इन्द्र-नेम-संवाद यम-यमी-संवाद इन्द्र-वसुक्रपत्नी-सवाद ग्रम्न-देवगरा-सवाद इन्द्र-इन्द्रार्गी-वृषाकपि-सवाद पुरूरवा-उर्वशी-सवाद ऋत्विज्-सवाद भक्त-वरुगा-सवाद यम-यमी-सवाद

इन्द्र-इन्द्राणी-वृषाकपि-सवाद

यद्यपि प्रमुख सवाद ये ही है, तो भी कुछ ग्रन्य प्रसगो को भी सवाद रूप माना जा सकता है। यथा, ऋग् ११२६ के ग्रन्तिम दो मन्त्रों को ग्रनुक्रमस्पी-कार ने सवादात्मक कहा है, जिनमें भावयव्य तथा रोमशा की बातचीत है। ऋग् द. ४५ के मन्त्र ३१-३७ में ऋषि तथा इन्द्र का सवाद है, यद्यपि इसे अनुक्रमस्पी ग्रादि में सवाद रूप कहा नहीं गरा है। यहा ऋषि इन्द्र में प्रार्थना करता है कि हम से एक-रो-तीन या ग्रधिक ग्रपराध हो जाने पर तू हमारा वध मत करना तथा इन्द्र उत्तर देता है कि बताग्रों तो सही, मैंने किसका वध किया है? तुम मेरे सखा हो, मैं तुम्हारा वध भला क्यों करूगा! ऋग् १०.१४६ को मुनि-ग्ररण्यानी-सवाद समक्ता जा सकना है, यद्यपि सवाद-सूक्तों में इसका परिगणन नहीं किया जाता। इसमें मुनि ग्ररण्यानी से कहता है कि तुम ग्ररण्यों में खिपी रहती हो, ग्राम को क्यों नहीं पूछती। वह उत्तर देती है कि ग्ररण्यों में नो ग्रमुक-ग्रमुक ग्रानन्द है। यहा हम कुछ प्रमुख सवादों पर विचार करेंगे तथा जनकी विविध दिटकोसों से क्या व्याख्याए हो सकती है, यह दर्शने का प्रयोस करेंगे।

## इन्द्र-मरुत् तथा इन्द्र-ग्रगस्त्य के संवाद

#### क. इन्द्र-मरुत्-संवाद

ऋग्वेद १. १६५ में इन्द्र तथा महतों का सवाद है। यह १५ मन्त्रों का सूक्त है। कात्यायन की सर्वानुकमणी के अनुसार मन्त्र ३, ५, ७ तथा ६ महतों की ओर से एवं मन्त्र १, २, ४, ६, ८, १०-१२ इन्द्र की ओर से कहे

२. ग्रन्त्ये ग्रनुष्टुभौ । भावयव्यरोमशयोर्दम्पत्योः संवादः । का. ऋ. सर्वा.

गये हैं, ग्रन्तिम तीन मन्त्र ग्रगस्त्य के हैं। ग्रगस्त्य ने यज्ञ रचाया है। हिव-र्ग्रहणार्थ इन्द्र तथा मरुद्गाए दोनों जाते हैं। इन्द्र मरुतो को ग्राता हुन्ना देख कहता है-

कया शुभा सवयसः सनीडाः समान्या मरुतः सं मिमिक्षुः । कया मती कुत एतास एतेऽचंन्ति शुक्रण वृष्णो वसूया ॥१॥ कस्य ब्रह्मारिए जुजुषुयं वानः को ग्रध्वरे मरुत ग्रा ववर्त । इयेनां इव ध्रजतो ग्रन्तरिक्षे केन महा मनसा रीरमाम ॥२॥

"एक सी मायु वाले, एक स्थान के वासी ये मरुत् कैसी निराली एक-समान शोभा में अपने आपको सिचित किये हुए हैं। किस इस्छा से, कहाँ से ये आये हैं? कुछ भी हो, ये बली मरुत् मेरे बल को वढाते ही है। किसके स्तोत्रो या निमन्त्रणों को इन्होंने मुना है? किसने यज्ञ में इन्हें बुलाया है? इयेनो के समान अन्तरिक्ष में सबेग गति करने वाले इन्हें मैं किस महान् मन से प्रशसा कर आनन्दित करूं?"

इन्द्र द्वारा कहे गये ये प्रशसावचन मरुतो के भी कानो मे पडते है। वे सोचते हैं कि इन्द्र हमारी सहायता के बिना वृत्रवध, वृष्टिकमं ग्रादि में ग्रसमर्थ है, इसी कारण हमारी प्रशसा कर रहा है। ग्रत वे गर्वपूर्वक इन्द्र को कहते हैं—

कुतस्त्विमन्द्र माहिनः सन्नेको यासि सत्पते किंत इत्था। सपृच्छसे समराराः शुभानेवींचेस्तन्नो हरिवो यत् ते श्रस्मे ॥३॥

'हे सत्पित इन्द्र, क्यो तू इतना महान् होता हुग्रा भी एकाकी विचरता है (क्या तेरा कोई ग्रनुचर नहीं है) तेरी ऐसी दशा क्यो है हि हमसे मिलने पर शुभ प्रशसा-वचनों के साथ हमारे विषय में पूछ रहा है। हे हिर नामक ग्रद्यों वाले, जो तुक्के हमसे प्रयोजन है, स्पष्ट कह।"

यह गर्वोक्ति सुन इन्द्र विचारता है—ग्ररे, इन्होंने तो मेरी प्रशसा का विपरीत ही ग्रर्थ ले लिया। तब वह भी सगर्व कहता है कि मुभे न किसी मनुचर की ग्रावश्यकता है, न तुम्हारी ग्रावश्यकता है—

बहुमस्य मे मतयः शं सुतासः शुष्म इयति प्रभृतो मे ब्रद्धिः। ब्रा शासते प्रति हर्यन्त्युक्षेमा हरी वहतस्ता नो श्रष्ट्छ ॥४॥

३ मैक्समूलर तथा राँघ १म, २य मन्त्रों को भी श्रगस्त्य द्वारा उक्त मानते है, शेष में वे अनुक्रमणीकार से सहमत हैं। पर लुडविंग अनुक्रमणी के वर्गी-करण को स्वीकार नहीं करते। हमने यहां अनुक्रमणी का ही अनुसरसा किया है।

"मेरे लिये ही बहा हैं, मेरे लिए ही स्तोताम्रो के स्तोत्र-हैं, मुफ्ते ही सोम रस शान्ति देते हैं। मेरा ही बल सर्वत्र प्रसिद्ध है। मैं ही बच्च को उठाये हूँ। सब मुफ्ते ही ग्राशा लगाते हैं, उक्थ मेरा ही कीर्तन करते हैं। ये मेरे हिर (दोनो ग्रश्य) उनके प्रति मुफ्ते ले जाते है।"

ग्रव मरुत् कुछ ढीले पडते हैं ग्रीर समभौते की बात करना चाहते हैं-ग्रतो वयमन्तमेभियुं जानाः स्वक्षत्रेभिस्तन्वः शुम्भमानाः । महोभिरेतां उपयुज्यहे न्विन्द्र स्वधामनु हि नो बभूष ॥१॥

"इसी कारए हम अपने निकटतम साथियों से युक्त हुए, अपने क्षात्र-वलों से शरीरों को शोभित किये हुए, वडे गौरव के साथ अपने घोडों को जोत कर तेरे पास आये हैं, क्योंकि अन्तत हमारी सहायता पाकर ही तो तू समर्थ होता है।"

पर इन्द्र फिर फटकार बताता है-क्व स्था वो महतः स्वधासीत् यन्मामेकं समधत्ताहिहत्ये । ग्रहं ह्युप्रस्तविषस्तुविष्मान् विश्वस्य शत्रोरनमं वधस्नैः ॥६॥

"हे मरुतो, कहाँ चली गयी थी तुम्हारी वह सहायता, जब तुमने दृत्र-वश्व के समय मुभ्ते एकाकी छोड़ दिया था ? मैं निश्चय ही उग्र हूं, विशाल हू, बलवान् हू। अपने वध-कौशलों से मैंने शत्रुओं का सहार कर दिया है।"

मरुत् फिर अपनी सहायता का राग अलापते है--मूरि चकर्थ युज्येभिरस्मे समानेभिवृषभ पौस्येभिः। मूरीिए। हि कुरावामा शविष्ठेन्द्र ऋत्वा मरुतो यद् वशाम ॥७॥

"हे वृषभ, हमारा साथ पाकर ही तो तूने अपने पौरुषो से बहुत से कार्य किये है। हे बलवत्तम, हम मरुतो ने भी ग्रनेक वीरता के कर्म किये है, जो-जो ग्रपनी इच्छा मे हमने करने चाहे हैं।"

अभिप्राय यह है कि हम भी शिक्तशाली है, हमने तेरी भी सहायता की है और स्वतन्त्र रूप से भी अनेक शिक्त के कार्य विये है, ग्रतः हमारी उपेक्षा मत कर। पर इन्द्र उनकी आत्मश्लाधा का सिक्का मानने को तैयार नहीं है। यह बात नहीं कि वह उनके महत्त्व को नहीं समक्ता, पर उनका गर्व खण्डित करना चाहता है। वह उत्तर देता है—

वर्धी वृत्र मस्त इन्द्रियेश स्थेन भामेन तविधी बमूबान्। श्रहमेता मनथे विश्वश्यन्द्राः सुगा प्रपश्चकर बस्त्रबाहुः ॥दा।

"हे महतो, मैंने अपने ही इन्द्रत्व से, अपने ही तेज से बलवान् होकर वृत्र का वध किया है। मैंने स्वय वज्बाहु हो कर मनुष्य के लिए इन सर्वा-इ्लादक जलो की वर्षा की है।" अन्ततः मरुत् भुक जाते हैं और इन्द्र की स्तुति करने लगते हैं~ प्रमुखना ते सधवन्नकिनुं न त्वावां श्रस्ति देवता विदानः । - न आवभानो नशते न जातो वानि करिष्या कृष्हि प्रवृद्ध ॥६॥

"हे मधवन्, ऐसी कोई वस्तु नहीं है, जिसे आपने प्रेरित न किया हो, न ही आपके सदक्ष विद्वान् कोई अन्य देव हैं। हे प्रवृद्ध, जिन कार्यों को आप कर रहे हैं तथा करेंगे उन्हें करने वाला न कोई उत्पन्न हुआ है, न होगा।"

इन्द्र सोचता है, अब ये मार्ग पर आहे है। वह कहता है—
एकस्य चिन्मे विस्वस्त्वोजो या नु द्रभृष्यान् कृए। मनीचा ।
अहं द्वा आं महतो विदानो यानि च्यवमिन्द्र इदीश एवाम् ॥१०॥
अमन्दन्मा महतः स्तोमो अत्र यन्मे नरः श्रुत्य ब्रह्म चक्र ।
इन्द्राय कृष्णे सुमलाय मह्य सख्ये सलायस्तन्वे तन् मिः ॥११॥
एवेदेते प्रति मा रोचमाना अनेचः श्रव एवो दथानाः ।
संभक्ष्या भरतः चन्द्रवर्षा अच्छान्त मे छदयाथा च नूनम् ॥१२॥

''हे महतो, निःसन्देह मुक्त एकाकी का अंज बडा विश्व है, जिसे धर्म एकाकी हो कर मैंने अपनी इच्छा से उत्पन्न किया है। मैं उग्र भी हू, विद्वान् भी हूं और जिन कार्यों को मैंने किया है उनको करने का प्रभुत्व मुक्त मे ही है। पर, हे महतो, हे वीरो, हे मित्रो, ग्रभी जो तुमने मुक्त वृषा, सुयज्ञकर्ता के लिए श्रवणीय स्तोत्रगान किया है. उसने मुक्ते आनन्दित कर दिया है। इसी प्रकार हे चन्द्रवर्ण महतो, मेरे प्रति प्रीतियुक्त होते हुए अनिन्दनीय यश तथा अन्नो को लाते रहो। जैसे तुमने इस समय स्तोत्र कह कर मुक्ते बशीभूत किया है, वैसे ही आगे भी करते रहो।"

इस प्रकार इन्द्र तथा महतो की मैत्री हो जाने पर ग्रगले तीन मन्त्रों में ग्रगस्त्य महतों की स्तुति करता है तथा उनसे प्रार्थना करता है कि तुम सखा बन कर हम सखाग्रों के पास ग्राते रहो। इसमें ग्रागे सूक्त १६६ से १६९ तक ग्रगस्त्य जो स्तुति करता है उसमें महत् तथा इन्द्र दोनों का ही स्तवन है।

#### (क) इन्त्र-भगस्त्य-संवाद

ं सूक्त १७० में फिर एक सवाद है जो इन्द्र तथा ग्रगस्त्य के जीच में है। इस पर निरुक्त मे इतिहास दिखाया है कि ग्रगस्त्य ने पहले इन्द्र को इवि देनी चाही, पर फिर मरुनों को देने का उसका विचार हो गया, तब इन्द्र ग्राकर परिदेवन करने लगा । श्रमी हम देख चुके हैं कि इन्द्र तथा मस्तों में समभौता

४. धगस्त्यः इन्द्रक्षयः हिविनिरूप्यः मरुद्भयः सम्प्रदित्सांचकारः, स इन्द्रः एत्यः परिदेवयांचके । निरु. १.६

हो जाने पर श्रमस्त्य दोनो का मूल्यांकन कर दोनो की ही स्तुति करता है। इस समय वह महतों को हिंब देने लगा है। इन्द्र को सन्देह हो जाता है कि मेरी उपेक्षा हो रही है, श्रव श्रगस्त्य महतों को ही हिंव विया करेगा। इस सूकत मे ५ मन्त्र हैं। कात्यायनीय श्रनुक्रमणी के श्रनुसार प्रथम, तृतीय तथा चतुर्ष मन्त्र इन्द्र के वाक्य है, शेष दितीय तथा पंचम श्रगत्स्य के । इन्द्र कहुता हैं—

न नूनमस्ति नो इवः कस्तब् वेद यदाब्रु तम् । श्रन्यस्य जिलमभि संवरेष्यमुताबीतं विनदयति ॥ १ ॥

"श्राज तो मुक्ते हिव मिल ही नहीं रही, सभव है कल भी न मिले, क्लोंकि भिष्ण्य को कौन जानता है। साधारण मनुष्य का चित परिवर्तनदील होता है, उसका निरुचय बदल भी जाना है।"

इस प्रकार इन्द्र मस्तों को हिव दिया जाना सहन नहीं करता। यह सोच कर वह सन्तोष भी कर सकता था कि मस्त् भी तो महिमाशाली हैं, धाज उन्हें ही सही, मुक्ते फिर किसी दिन हिव मिल जाएगी। पर वह मस्तो के प्रति श्रसहिष्णुता दिखाता है। इस पर अगस्त्य कहता है-

कि न इन्द्र जिघांसिस भ्रातरो मरुतस्तव।

तेभिः कल्पस्य साधुया मा नः समरले वधीः ॥२॥

"हे इन्द्र, क्यो तू हमें मारना चाहता है ? मरुत् तेरे भाई हैं। उनके साथ तू साधु रीति से व्यवहार कर। सग्राम में हमारी तू हिंसा मत कर।"

ग्रिभिप्राय यह है कि हमें महतों को हिव देते देख तू कुढ़ क्यों हो रहा है, महत् तो तेरे भाई है, ग्राज उन्हें हम हिव दे रहे हैं तो तुक्ते प्रसन्न ही होना चाहिए। तुक्ते भी तो देने ही रहते हैं, महतों को हिव देते देख हमारी हिंसा पर पर तू क्यों उतर ग्राया है। इस पर इन्द्र पुनः कहता है —

कि नो भ्रातरगस्य सक्षा सम्रति मन्यते । विद्मा हि ते यथा मनोऽस्मन्यमिम्न दिस्ससि ॥३॥

प्र मैक्समूलर ने तृतीय, बतुर्थ मन्त्र क्रमशः मस्तो तथा अगस्त्य के वाक्य माने हैं। लुडविंग १म, ३य मन्त्र मस्तों के तथा २य, ४थं, ५म अगस्त्य के मानता है। ग्रासमान प्रथम मन्त्र इन्द्र का, २य, ३य मन्त्र मस्तों के तथा ४थं, ५म मन्त्र अगस्त्य के स्वीकार करता है। ४थं मन्त्र के विषय में सायगा ने भी लिखा है कि कुछ इसे अगस्त्य का बाक्य मानते हैं। इस प्रकार मतभेद होने पर भी हम अपनी व्याक्या में अगुक्तकस्ती का ही अनुसरण कर रहे हैं।

"हे भाई अगस्त्य, क्यों तू मेरा मित्र होता हुआ भी मेरी उपेक्षा कर रहा है ? मैं तेरे मन की बात समक्ष गया हूं। तू मुक्ते हिव देना ही नहीं चाहता"। पर यदि तेरे मन मे यह बात नहीं है, यदि तू मेरा भी आदर करता है और मुक्ते भी हिव देगा, तो मुक्ते कोई आपत्ति नहीं है—

ग्रर कृष्यन्तु वेदि समग्निमिन्धतां पुरः। तत्रामृतस्य चेतन यज्ञ ते तनवावहै ॥४॥

"ऋतिवज् लोग वेदि को अलंकृत करे, समुख अग्नि को प्रदीप्त करे। वहा हम दोनो (मैं श्रौर मरुद्गरा) मिल कर तेरे यज्ञ को विस्तीर्ण करेगे।"

ग्रगस्त्य तो यह चाहता ही था। प्रसन्न होकर कहता है-

त्वमीशिषे वसुपते वसूनां त्व मित्राणां मित्रपते घेष्ठः । इन्द्र त्व मरुद्भिः स वदस्वाध प्राक्षान ऋतुषा हवीषि ॥५॥

"हे वसुपति, तू सब वसुश्रो का स्वामी है। हे मित्रपति, तू मित्रो का श्रातिशय भारणकर्ता है। हे इन्द्र, तू महतो के साथ सहानुभूति रख श्रीर उनके साथ मिलकर ऋतु-ऋतु मे हवियों का भक्षण करता रह।"

#### उक्त संवादों पर विचार

उक्त दोनो सबादों में अन्तिनिहित अभिप्राय यह है कि किसी भी क्षेत्र में अधिपति और उसके कर्मचारी दोनो की ही समान महला होती है। कर्म-चारियों का यह समअना ठीक नहीं है कि कार्य तो सब हम करते है, अत: हमारी ही महला है, अधिपति तो नगण्य है। नहीं अधिपति का यह विचारना उचित है कि अधीरवर तो मै हूं, कर्मचारी मेरे अधीन है, सब महला मेरी ही है। इस प्रसग में केन उपनिषद की वह कथा स्मरणीय है, जिसमें जगत् में विजय तथा उल्लास दिखाई देने पर अग्नि, वायु आदि देवों ने यह समक्षा कि यह तो हमारी ही विजय है, हमारी ही महिमा है। वस्तुत वह विजय और महिमा बहा की थी। देवों के गर्व को निरस्त करने के लिए बहा ने अग्नि के समुख तृग्ण रखा, पर पूर्ण शक्ति लगाने पर भी वह उसे नहीं जला सका। वायु के समुख भी तृण रखा, पर पूरा वेग प्रयुक्त करने पर भी वह उसे उड़ा नहीं सका। इस प्रकार बहा ने देवों को शिक्षा दी कि मेरी शक्ति से ही तुम शक्तिमान हो। यही बात प्रस्तुत सवादों में है।

६. अथवा सायस की व्याख्या के अनुरूप 'तू (अगस्त्य) और मैं (इन्द्र)'। ते त्वदीयं (यज्ञं) त्व चाहं च तनवाबहै। सायस्

अधिदेवत दृष्टि से इन्द्र सूर्य है, "मध्य वायु है, अगस्त्य यक्तकर्ता है। इन्द्र और मध्त दोनों मिल कर वृत्रवध (मेघहनन) तथा वृष्ट्यादि कर्म करते हैं। अतः दोनों की ही अपनी-अपनी महत्ता है। अध्याश्म में इन्द्र जीवाश्मा है, मध्त प्राण्ण हैं, अगस्त्य मन है। अगस्त्य मध्यलोंक के प्राणों की उपेक्षा कर सीधा आत्मा से सम्बन्ध स्थापित कर उन्नति के सोपान पर नहीं आख्द हो सकता है। नहीं आत्मा की उपेक्षा कर केवल प्राणों के सहारे देवलोंक तक पहुँच सकता है। दोनों मिलकर ही मार्ग में आने वाले विघ्नों पर विजय पाते हैं तथा अवश्द धाराओं को बहाते हैं। लक्ष्य पर पहुँचने के लिये दोनों का सहयोग अनिवार्य है। अत दोनों के ही पोषणार्थ हिव दी जानी चाहिए। अधिभूत में इन्द्र राजा है, " मध्त बीर सैनिक हैं," अगस्त्य प्रजा का प्रतिनिधि है। राजा और वीर सैनिक दोनों के सहयोग से अत्रु-विजय होती है, तथा अत्रुओ द्वारा लूटी हुई सम्पत्ति भूमि आदि पुन प्राप्त होती है। विजय के उपरान्त प्रजा की ओर से दोनों का ही अभिनन्दन होना चाहिए, अगस्त्य द्वारा दोनों को ही हिव दी जानी चाहिए। यदि दोनों में से एक को भी मिथ्या अभिमान हो जाता है, तो वह उचित नहीं है।

## श्रगस्त्य-लोपामुद्रा-संवाद

ऋग्वेद प्रथम मडल के १७६ वे सूक्त मे ग्रगस्त्य और लोपामुद्रा का सवाद है, जिसमे ६ मन्त्र है। अनुक्रमणी के अनुसार प्रथम दो मन्त्र लोपामुद्रा के

७. द्रष्ट्रव्य सायग्रभाष्य, ऋग् १.१२०१;५.४६.३; इ.६२६; इ.६६.२; १०२७.१३; १०१२० द । स इन्द्रो भूत्वा तपति मध्यतो दिवम्, ग्रथर्व १३३.१३ । ग्रथ यः स इन्द्रोऽसौ स ग्रादित्य । शत. इ.५.३.२

प्रत्न इन्द्रमरु:संवादरूपे सर्वत्र प्राराजीवातमपरतयापि योजनीयम्', ऋग्. १ १६५. १ का सायराभाष्य । इस प्रसंग मे ऋग् ६. ६६. ४ का सायराभाष्य भी द्रष्टव्य है, जहा मरुतो का ग्रध्यात्मरूप प्राण तथा ग्रिधिदैवत रूप वायु बताया है ।

ह. ग्रघ्यात्मपरक एक व्यास्था के लिये द्रष्टव्य-श्री ग्ररविन्द 'ग्रान दि वेद,' १६ ५६ पृ० २८७-६१।

१०. 'इन्द्र. समर्थो राजा,' ऋम् ७. ३२. १२ का दयानन्दभाष्य ।

११. द्रष्टच्यः बुद्धदेव विद्यालंकार . 'ग्रथ मरुत्सूक्तम्' गुरुदक्त भवन, लाहीर, संवत् १६८८ । सातवलेकर : 'दैवतसंहिता,' १म भाग में मरुद् देवता का परिचय, स्वाध्यायमंडल, औं व, सन् १६४१ ।

तथा तृतीय-चतुर्थं मन्त्र अगस्त्य के बाक्य हैं, " और पंचम-षठ्ठ मन्त्र अगस्त्य के एक शिष्य ब्रह्मचारी ने अगस्त्य एवं लोपामुद्रा का रित-विषयक सलाप सुन कर अपनी श्रोर से कहे हैं।" अगस्त्य और लोपामुद्रा पित-पत्नी है। दोनो बहुत समय तक स्वेच्छा से ब्रह्मचर्यं ब्रतः का अनुष्ठान किये रखते है। एक दिन लोपामुद्रा के मन में काम उदित होता है। वह अगस्त्य से रित का प्रस्ताव करती है। अगस्त्य भी उस के प्रति आकृष्ट हो उस का प्रस्ताव स्वीकार कर लेता है। महाभारत की एक कथा से ज्ञात होता है कि अगस्त्य ने पुत्र प्राप्ति के लिये ही लोपामुद्रा से विवाह किया था। " एव इनका ब्रह्मचर्य-व्रत-धारण श्रा ही इस उद्देश्य से कि तेजस्वी पुत्र उत्पन्न हो।

सवाद प्रारम्भ होता है। लोपामुद्रा अगस्त्य को कहती है—
पूर्वीरह शरदः शश्रमाए। दोषावस्तोख्यसो जरयन्तीः।
मिनाति श्रियं जरिमा तनूनामप्यू न पत्नीवृष्यो जगम्युः।।१॥
ये चिद्धि पूर्व ऋतसाप ग्रासन्त्साक देवेभिरवदन्नृतानि।
ते चिदवासु नंहचन्तमापु समू न पत्नीवृष्यभिजंगम्युः॥२॥

१२. पर निरुक्त ने ४र्थ मन्त्र लोपामुद्रा का वचन माना है-'नदस्य मा रुधत.
काम ग्रागन्,' नदस्य मा रुधतः काम ग्रागमत् सरुद्धप्रजननस्य ब्रह्मचारिण इति ऋषिपुत्र्या विलिपत वेदयन्ते । निरु. ५. २

१३. चतुर्थ मन्त्र के भाष्य मे सायए। ने लिखा है कि दम्पती के सभोगसलाप को सुन कर उसका प्रायिष्यत्त करने की इच्छा से शिष्य ने
प्रनित्तम दोनो मन्त्र कहे हैं। वृहद्देवता ४.५७-६० मे इस सूक्त का
इतिहास इस प्रकार दिया है— ''ऋषि ने यशस्विनी भार्या लोपामुद्रा
को ऋतुस्नात देखकर एकान्त मे सहवास की इच्छा से वार्ता धारम्भ
की। प्रथम दो ऋचाग्रो से लोपामुद्रा ने ग्रपना श्रमिप्राय व्यक्त किया।
तब रमण की इच्छा वाले ग्रगस्त्य ने बाद की दो ऋचाग्रो से उसे
सम्बुष्ट किया। उसके शिष्य बह्मचारी ने तपोबल से उनके भाव को
जान लिया तथा यह विचार कर कि इनकी बातो को सुनकर मैंने
पाप किया है, ग्रन्तिम दो ऋचाओं का गायन किया। पर गुरु और
गुरुपत्नी ने उसकी प्रशंसा की, उसका ग्रालिगन कर माथे का चुम्बन
लिया तथा मुस्कराते हुए दोनो ने उसे कहा—हे पुत्र, तू निष्पाप है।"
इसमे प्रथम कामोदय ग्रगस्त्य मे माना है, यश्विप इसके अनुसार
भी ऋचाएं प्रथम लोपामुद्रा की ही हैं।

१४. महा भा., वन पर्व, घ० ६५--६८ ।

"बहुत वर्षों तक मैं दिन में, रास में, तिल-तिल घायु को समाप्त करने वाली उषाम्रों में संयम की तपस्या करती रही हूँ ' । बुढापा देह की कान्ति को हर लिया करता है। (उस से पूर्व ही) पतियों को पत्नियों के पास जाना चाहिए। जो प्राचीन सत्यवती लोग हो चुके हैं, इतने ऊँ ने कि देवों के साथ सत्यालाप करते रहे हैं, वे भी ब्रह्मचर्य का ग्रन्त नहीं पा सके हैं। इसलिए परिनयों को पतियों से यथासमय मिलना ही चाहिए।"

अगस्त्य उत्तर देता है---

न मृषा श्रान्तं यदवन्ति देवा विश्वा इत् स्पृषो ग्रम्यश्नवाव । जयावेदत्र शतनीयमाजि यत् सम्यञ्चा मियुनावम्यजाव ॥३॥ नवस्य मा रुषतः काम आगन्नित आजातो ग्रमुतः कुतश्चित् । लोपामुद्रा वृषण नीरिणाति धीरमधीरा धयति श्वसन्तम् ॥४॥

"हमारी तपस्या व्यर्थ नहीं गयी है, क्योंकि देव हमारी रक्षा करने लगे हैं। हमने समस्त शत्रुओं को पराजित कर दिया है। अब हम शतसंवत्सर युद्ध (शत वर्ष की आयु) को जीत सकते है। अत आओ, हम दोनो परस्पर मिलें। प्रभु के स्तोता मुभ जितेन्द्रिय के समीप भी काम आया है, यहा-वहा कही से ग्राया हो। ग्रव लोपामुद्रा मुभ पति को प्राप्त हुई है, मुभ धीर को वह अधीर होकर ग्रालिंगन कर रही है।"

अगले दोनो मन्त्र यद्यपि अनुक्रमणी, बृहद्देवता, सायण आदि के अनुसार अगस्त्य के शिष्य द्वारा कहे गये हैं, तो भी मन्त्रों में इसका कोई संकेत नहीं मिलता। वस्तुत: पंचम मन्त्र भी अगस्त्य का ही प्रतीत होता है। उसे भय है कि व्रतभंग करके कहीं मैंने पाप तो नहीं किया है। अत. वह कहता है—

> इमं नु सोममन्तितो हृत्सु पीतमुपबृवे । यत् सीमागश्चकृमा तत् सु मृडतु पुलुकामो हि मर्त्यः ॥५॥

"हृदय मे पान किये हुए, ग्रत्यन्त निकट बैठे हुए इस सोम से मैं प्रार्थना करता हूँ कि यदि हमने कोई पाप किया है तो उसे वह क्षमा करे। मनुष्य तो पुलुकाम है, इसके ग्रन्दर ग्रनेक कामनाएं रहती है।"

श्रन्त में उपसंहार करते हुए सूक्त का किव कहता है कि पश्चात् भी श्रगस्त्य का जीवन मोग-विलासमय नहीं हो गया। साथना, श्रम, तपस्या, यज्ञ ग्रादि भी उसके जीवन के श्रंग रहे श्रीर साथ ही सन्तानों की प्राप्ति भी उसका लक्ष्य रहा।

१५. तुलनीय: श्री कृष्ण और रुक्मिश्ती ने विवाह के पश्चात् तेजस्वी पुत्र की प्राप्ति के लिये बारह वर्ष संयम-साधना की थी। महा भाः

धगस्यः सनमानः सनित्रैः प्रजामयत्यं बलमिच्छमानः । उमौ वर्षावृषिदग्रः पुरोष सत्या देवेच्याक्षिषो जगाम ॥६॥

"कुदालों से भूमि को खोदता हुआ ( प्रथित भूमि खोदना आदि अम और तपस्या करता हुआ एवं यशादि साधनों द्वारा साध्यसिद्धि का प्रयत्न करता हुआ ) और साथ ही प्रजा, तपस्या तथा बल की इच्छा करता हुआ वह उग्न ऋषि अगस्त्य तप और काम दोनो ही तस्वो की पुष्टि करता रहा। देवो के सत्य प्रार्शीर्वाद उसने प्राप्त किये।"

#### विवेचन

यह सवाद गृहस्थाश्रम मे सयम धीर भोग के समन्वय की ब्रोर हमारा घ्यान ब्राह्मच्ट करता है। अधिदेवत क्षेत्र में सूर्य ब्रगस्त्य, एव पृथिवी लोपा-मुद्रा हो सकती है। वेद मे इन्हे हमारे पिता-माता कहा गया हैं, एव ये परस्वर पित-वस्ती हैं। ये दोनो बहुत काल तक सयम की तपस्या करते हैं। पर ग्रीष्म में पृथिवी बहुत प्यासी हो जाती है, तब वह सूर्य से रित का प्रस्ताव करती है, तथा सूर्य मेघवर्षण कर उसकी इच्छा को पूर्ण करता है, जिससे वनस्पति रूपी सन्तान उत्पन्न होती हैं ।

इसी प्रकार परमेश्वर तथा प्रकृति ( परमाणुसहति ) भी ध्रगस्त्य ध्रौर लोपामुद्रा हो सकते हैं। भारतीय कालगणना के अनुसार जितने वर्ष सृष्टि चलती है, उतने ही वर्ष प्रलय रहती है। इन्हें क्रमश ब्राह्म दिनं तथा ब्राह्म रात्रि कहते हैं। मनु के अनुसार यह काल ४ ध्ररब ३२ करोड वर्ष का है। इतने सुदीषं काल तक परमेश्वर तथा प्रकृति सयम साधना मे लीन रहते हैं। तदनन्तर परमेश्वर प्रकृति मे गर्भ स्थापित करता है, जिससे ब्रह्माण्ड रूपी शिद्यु की उत्पत्ति होती हैं ।

नक्षत्रविद्या-परक व्याक्या मे ग्रगस्त्य एक जमकता तारा है, जिसका ग्रग्नेजी नाम कैनोपस (Canopus) है, तथा जो शिशिर ऋतु मे दक्षिण दिशा मे उदित होता है। दक्षिण दिशा को लोपामुद्रा मान सकते हैं। वर्ष मे लगभग ग्राठ मास ये दोनों पृथक् पृथक् रहते हुए संयम-साधना करते हैं। केवल शिक्षिर तथा वसन्त के चार मास प्रायः जनवरी से ग्रग्नेल तक ये साथ रहते हैं तथा इन्हें हुम साथ रहता हुग्ना देख भी सकते हैं।

१६. द्यौमें पिता जनिता नाभिरत्र बन्धुमें माता पृथिबी महीयम् । उत्तानयो-रचम्बोर्योनिरन्तरत्रा पिता दुहितुर्गर्भ माधात् ।। ऋग् १. १६४. ६३, 'दुहितु' दूरे निहिताया:भूभ्याः।' सायगा

१७. परमेश्वर-प्रकृति के विवाह के लिए प्रष्टव्य : ११. ६.१,२

ग्रध्यातम मे मनुष्य का मन ग्रगस्त्य शीर तमू लोपामुद्रा है। कभी-कभी मन इस रूप में साधना करना चाहता है कि वह तनू की सर्वया उपेक्षा कर देता है। परन्तु भनुभव से वह इस परिणाम पर पहुँचता है कि तनू को भी साथ लेना भावश्यक है। यही योग का समन्वयबाद है।

#### विश्वामित्र-नदी-संवाद

ऋग्वेद के तृतीय मण्डल के ३३ वे सूक्त मे विश्वामित्र तथा निदयों का सवाद है। विश्वामित्र राजा सुदास् पंजवन का पुरोहित हैं । अभी ही तो वह निदयों को पार कर राजा का यज्ञ कराने गया था। उसे क्या मालूम था कि इतनी सी देर मे निदयों मे पानी की बाढ आ जाएगी। दक्षिणा मे गाड़ीभर घन-घान्य ले अपने साथियों सहित लौटता है तो निदयों का रूप देख विस्मित रह जाता है। विपाट और शुतुद्रि के सगम पर खड़ा हो सोचने लगता है-

प्र पर्वतानामुदाती उपस्थाददवे इव विषिते हासमाने । गावेद शुभ्रे मातरा रिहाणे विपाट्खुतुत्री पयसा जवेते ॥१॥

"पर्वतों के उत्सग से निकल कर श्राती हुई ये शुभ्र विपाट श्रौर शुतुद्रि निदया पानी के साथ कैसे वेग से प्रवाहित हो रही है। मानो दो श्वेत शोड़िया हो जो घुड़दौड़ में एक दूसरी से श्रागे निकलने की स्पर्धा करती हुई दौड़ रही हो। तटो पर चढती श्रौर उतरती इनकी लहरों को देख ऐसा प्रतीत होता है मानो शुभ्रवर्णा गौए जिल्लाक्रों से भपने बछड़ों को चाट रही हो।"

क्षण भर उत्ताल निद्यों के इस रूप को निहार वह उनकी स्तुति करने लगता है-

इन्द्रे विते प्रसवं भिक्षमाएं प्रस्का समुद्रं रध्येव याथः। समारारां क्रमिभिः पिम्बमाने अन्या वामन्यामध्येति शुभ्रे ॥२॥

"हे इन्द्रकेव द्वारा प्रवाहित शुभ्र नितयो, मालूम होता है अपने पिता इन्द्र की अनुज्ञा मांग कर तुम रथा रूढ़ युवितयों की न्याई समुद्र से मिलने जा रही हो। एक-दूसरी से टकरा-टकरा कर मार्ग में अठखेलियां करती जाती हो और उमड़ती हुई लहरों द्वारा अपनी प्रसन्नता व्यक्त कर रही हो।"

१८ विश्वामित्र ऋषि सुदास पैजवनस्य पुरोहितो बभूव ' ' स विश्व गृहीत्वा विपाट् छुतुद्रघोः सभेदमाययौ, धनुययुरितरे । स विश्वामित्रो नदीस्तुष्टाव गाधा भवतेति ।। निरु. २,२४

संबादात्मक शैली १५३

क्यो, ऐसा ही है न ? ग्रोर, तुम दो ही नहीं हो, तीसरी तुम्हारे साथ सिन्यु भी है।

ग्रन्छा सिन्धु मातृतमामयासं विचाशमुर्वी सुभगामगन्म । वत्समिव मातरा संरिहाखे समान योनिमन् संचरन्ती ॥३॥

'मैं मातृतमा सिन्घु की शरण में ग्राया हूँ। सुभगा विशाल विपाट नदी के समीप ग्राया हूं। ये दोनो ग्रपने तट-प्रदेशों को ऐसे ही चाट रही है, जैसे गौएं ग्रपने बछडों को चाटती हैं, ग्रौर समान लक्ष्य (समुद्र) की ग्रोर बढी चली जा रही हैं।"

ग्रभी विश्वामित्र ने ग्रपना प्रयोजन नहीं कहा है, नदियों की स्तुति ही की है, पर नदिया उसके मन की बात ताड जाती है ग्रौर परस्पर कहने लगती हैं—

एना वयं पयसा पिन्वमाना ग्रनु योनि देवकृत चरन्तीः । न वर्तवे प्रसवः सर्गतक्तः किंयुविप्रो नद्यो जोहवीति ॥४॥

"पानी के साथ उमड-उमड कर बहती हुई हम देवो द्वारा निर्मित अपने लक्ष्य की ग्रोर बढ रही है। एक बार गित में प्रवृत्त हमारा प्रवाह रोका नहीं जा सकता। तो फिर किस कामना से यह विष्र हम निवयों की पुन पुन स्तुति कर रहा है?"

ग्रब विश्वामित्र स्पष्ट रूप मे निदयों से प्रार्थना करता है— रमध्वं मे वचसे सोम्याय ऋतावरीस्प मुहूर्तमेवः । प्र सिम्बुमस्का बृहसी मनीवा ग्रवस्युरह्वे कुशिकस्य सूनुः ॥५॥

"हे प्रभूत जल वाली निदयो, मेरे शान्तिमय वचन की लाज रखने के लिए मुहूर्त भर को श्रपनी गितयों से उपरत हो जाश्रो। रक्षा का इच्छुक मैं कुशिक-पुत्र बड़े मनोयोग से सिन्धु की स्रोर मुख करके विनती कर रहा हूँ।"

नदियां उत्तर देती है कि हम तेरे कहने से कैसे एक जाए ? इन्द्रो अस्मा प्ररदद् वन्त्रबाहुरपाहन् बृत्रं परिधि नदीनाम् । देवोऽनयत् सविता सुपाणिस्तस्य वय प्रसदे याम उर्वीः ॥६॥

"बज्जबाहु इन्द्र ने जलो के अवरोधक (वृत्र) का छेदन कर हमे बहाया है, धौर सुन्दर करों वाला सर्विता देव हमे आगे-आगे ले जा रहा है। हम बिस्तीर्ण नदिया उसी के अनुशासन मे चल रही हैं।"

इन्द्र का उपासक तो विष्वामित्र भी है, उसने इसी मण्डल मे अनेक सूक्तों में इन्द्र की स्तुति की है। अतः नदियों के मुख से इन्द्र की महिमा सुन वह भी उस स्तुति में सम्मिलित हो जाता है। वह कहता है, इन्द्र के सम्मुख तो मैं भी नतमस्तक हूँ। उसने वृष्टि कर पिपासाकुल पृथिबी को तृप्त किया है। नदियों में जल की बाढ़ लाना भी उसी का कार्य है। तो भी योड़ी देर के लिए मेरी प्रार्थना आप स्वीकार करें।

प्रवाच्यं शह्यका वीर्यं तद् इन्द्रस्य कमं यदहि विवृश्यत् । वि वज्रोक परिवदी जवान, आयश्चापोऽयनमिच्छमानाः ॥७॥

'इन्द्र का यह वीरतापूर्ण कर्म सदा कीर्तनीय रहेगा कि उसने जलो के प्रवरोधक वृत्र का छेदन किया और चारो घोर मेघजलो को घेरकर बैठे हुए बाधकों को वक्त से चूर्ण कर दिया, जिससे जल विस्तीर्ण स्थान को पाने की इच्छा करते हुए, वरस पडे।" १६

नविया उत्तर देती है-

एतद् वचो जरितर्मापि मृष्ठा आ यत् ते घोषानुसरा युगानि । उक्येषु कारो प्रति नो जुषस्य मा नो नि कः पुरुषत्रा नमस्ते ॥द॥

"हे स्तोता, स्तुतियों के द्वारा ही तू हमें प्राप्त हो। वित से उपरत होने का दचन जो तूने कहा है, उसे मत कह, क्यों कि ग्रागे ग्राने वाले युग इसकी घोषसा किया करेंगे कि नदियों ने एक पुरुष से हार मान ली। तू हमें पुरुषों के बीच में नीचा मत दिखा। तुभे हमारा नमस्कार है।"

नदियो का यह निषेध सुन कर भी विश्वामित्र निराश नही होता। वह कहता है—

ह्यो षु स्वसारः कारवे भृशोत ययौ वो दूराइनसा रथेन । निषु नमध्वं भवता सुपारा म्रघोद्यकाः सिन्धवः स्रोत्याभिः ॥६॥

''हे बहिनो, मुक्त भाई की प्रार्थना अनसुनी न करो। रथ पर बैठकर श्रीर ठेले में सामान भरकर मैं वडी दूर से आ रहा हूँ। मेरा कहना मानकर बोड़ी नीची हो जाश्रो, अपनी धार को मेरे पहियों की कीली से नीचा करलो, मेरे लिए सुगमता से पार करने योग्य हो जाश्रो।"

विश्वामित्र का बहिन सम्बोधन निर्देशों के हृदय पर जादू का काम करता है। तत्क्षणा वे स्नेह से द्रवीभूत हो जाती हैं—

मा ते कारो शृक्यामा वर्चास ययाच दूरावनसा रवेन ।
 नि ते नंसै थीप्यानेव योचा मर्यायेव कन्या झइवर्च ते ॥१०॥

११. कात्यायन की ग्रनुक्रमणी के ग्रनुसार यह वचन विश्वामित्र का है। तदनुकूल ही हमने भी व्याख्यात किया है, यद्यपि इसे नदियों का बचन भी माना जा सकता है। उस पक्ष में ६, ७, क तीनों मन्त्र नदियों के होगे।

"है कारु, हमने तेरा कहना मान लिया, दूर से तू रथ और ठेला लेकर आया है। ले, हम तेरे सम्मुख भुकी जाती हैं, जैसे कोई माता अपने बच्चे को दूघ पिलाने के लिए भुकती है या जैसे कोई कन्या अपने भाई का आलिङ्गन करने के लिए भुकती हैं ।"

विश्वामित्र कृतार्थं हो जाता है। कृतज्ञता-पूर्वक वह कहता है— यदक्ष त्वां भरताः सन्तरेयु गंग्यन् ग्राम ६षित इन्द्रजूतः। ग्रषीवह प्रसवः सर्गतस्त ग्रा वो वृशे सुमति यज्ञियानाम् ॥११॥

'हे निदयो, जब सब भरत तुम्हे पार कर ले श्रौर गौश्रो की कामना वाला, इन्द्र से श्रेरित, उद्योगी सघ भी तुम्हे पार कर चुके, तभी पुन. तुम श्रपने गतिमय प्रवाह को चलाना । तुम यज्ञाई निदयों की सुमित को मैं पाना चाहता हूँ।"

फिर प्रसन्न हो उद्गार प्रकट करता है—
प्रतारिषुभंरता गब्यवः समभक्त विष्रः सुमित नदीनाम् ।
प्र पिन्वध्विमवयन्तीः सुराधा ग्रा वक्षणाः पृष्णध्वं यात शीभम् ।१२।
उद् व र्जीमः शम्या हन्त्वापो योक्त्राणि मुञ्चत ।
मादुष्कृतौ व्येनसाऽध्न्यौ शूनमारताम् ॥१३॥

"ग्राहा, गौग्रो के इच्छुक भरतों ने निदयों को पार कर लिया, बिप्र विश्वामित्र ने निदयों की सुमित को पा लिया। ग्रंब हे निदयों, ग्रंभ उत्पन्न करना चाहने वाली, शुभ ऐश्वयं वाली तुम उमड-उमड़ कर बहो, नहरों को भर दो, सत्वर गित करों। तुम्हारी लहर खूँटों को तुड़ा कर बहे, तुम ग्रंपनी रिस्सयों को तोड़ दो। तुम्हारे ग्रदुष्कृत, ग्रंपाप बैल कष्ट को न प्राप्त करें। "

२०. यथा कन्या युवति मर्यायेव मनुष्याय पित्रे भ्रात्रे वा शश्वचै परिष्व-जनाय नम्रीभवति तद्वत् । सायण

२१. ग्रिफिथ ने भी १३वं मन्त्र का ऐसा ही अर्थ किया है । विश्वामित्र की प्रार्थना पर निदयों ने मानो ग्रपनी लहरों को खूटों से बांध दिया था, श्रपने आपकों रिस्सियों से कस लिया था। अब विश्वामित्र कहता है कि खूटें और रिस्सियों तुड़ा कर पुन तुम यथापूर्व बहने लगों। निदया मानो बैलों के रथ में आरूढ होकर बेग से बहती है, असः कहा कि तुम्हारे बैलों को कोई कष्ट या बाधा न हो । सायरा ने इस मन्त्र का भिन्न अर्थ किया है — "तुम इस प्रकार बहों कि तुम्हारी लहर बैलों की कष्ठ, पाश्वीद की रिस्सियों को ऊपर रखे, डुबाये नहीं। तुम उन रिस्सियों को

#### विवेचन

यहां सम्बाद समाप्त होता है । इस सम्बाद में विश्वामित्र सब के साथ मैंत्री रखने बाला मनुष्य है । वह सुदास् अर्थात् शोभन दान वाले राजा का पुरोहित है । रे विपाट् अपनी उत्तृग ऊर्मियों से तटों को तोड़ने वाली, शुसुद्रि अति वेग से बहनें वाली तथा सिन्धु गम्भीर प्रवाह वाली नदी है । सम्वाद अनुपम काव्य-सौन्दर्य के साथ प्रथम यह शिक्षा देता है कि विश्वामित्र बन कर शान्तिमय तथा स्नेहयुक्त वचनों से बड़े से बड़े वाधक को अनुकूल किमा जा सकता है । यहा विश्वामित्र उन नदियों को जो मार्ग की रुकावट थी, अपनी बहिनें बना लेता है श्रीर वे भी सच्ची बहिनों के समान उसका उपकार करती है । दूसरे इससे यह मन्देश मिलता है कि मनुष्य अपने अन्दर महत्त्वा-काक्षा, तत्परता, आगे बढ़ने की भावना यदि उत्पन्न करले तो संसार में कोई शक्ति उसकी बाधक नहीं बन सकती, नदिया, सागर और पर्वत तक उसे प्रसन्नता-पूर्वक रास्ता देते हैं।

परन्तु निश्चित ही यह सूक्त अपने इस स्थूल अर्थ तक ही सीमित नहीं है। यह अपने पीछे एक झान्तरिक और रहस्यमय अभिप्राय भी प्रच्छन्न किये हुए है। विश्वामित्र आन्तरिक उन्नति की यात्रा में ऊर्ध्वारोहरण का यात्री है, उसके साथ अन्य भी बहुत से व्यक्ति इस मार्ग के पिषक है। उसका यह शरीर ही रच और ठेला है, पिसमे ज्ञान-विज्ञान, सद्गुरण आदि का अनन्त ऐश्वर्य भरा हुआ है। उसके साथ जो सघ है वह साधारण मनुष्यों का सघ नहीं,

मुक्त किये रखो अर्थात् उनका स्पर्श मत करो । अदुष्कृत तथा निष्पाप विपाट्-शुनुद्रि समृद्धि को न प्राप्त करें।" बैलवाची अध्न्यो पुल्लिङ्ग को अध्न्ये स्त्रीलिंग बनाकर उसने इसका अर्थ विपाट्शुनुद्रि परक माना है, जो अनावश्यक है। साथ ही जब १२वे मन्त्र मे विश्वामित्र निषयों को उमड कर बहने की स्वीकृति दे खुका है, तो अब पुनः उन्हे नीची बहने के लिए कहने मे सगिति भी नहीं बैठती।

२२. बिश्वामित्र: सर्वमित्र । सुदा. कत्याणदान । प्रैजवन. पिजवनस्य पुत्रः । पिजवन: पुन: स्पर्धनीयजवो वा अमिश्रीभावगतिर्वा । निरु० २.२४

२३. शुतुद्री शुद्राविणी क्षिप्रद्राविणी आशु तुन्नेव द्रवतीति वा । विपाइ विपाट-नाद् वा, विपाशनाद् वा, विप्रापणाद् वा । सिन्धु: स्यन्दनात् । निरुं ६. २४

<sup>?</sup>Y. The hymn has some poetical beauty.—Griffith

२५. आत्मान रथिनं बिद्धि घरीरं रथनेव तु ।-- कठ० ३. ३

अपितु वह गौओ या भ्रष्यातम-प्रकाश की किरशो की खोज करने वाला सध (गव्यन् ग्रामः)है। विश्वामित्र श्रीर उसके साथी निदयों को इस कारण पार करना चाहते हैं कि उनके पार पहुंच कर अध्यात्म-प्रकाश की निधि उन्हे प्राप्त हो सकेंगी, जो उनका चरम लक्ष्य है । पर ये विपाट्, शुतुद्रि और सिन्धु नदिया क्या हैं ? ये शरीर के पृथिवी, अन्तरिक्ष तथा ही में बहने वाली नदिया है । तटभजक विपाट् भौतिक चेतना की नदी है, आशुद्राविणी शुतुद्रि प्राग्मय या वातमय चेतना की नदी है, अगाध जल वाली सिन्धु मानसिक चेतना की नदी है। ये क्रमश अन्नमय, प्रारामय तथा मनोमय कोषो से सम्बन्ध रखती हैं। विज्ञानमय तथा उससे परे आनन्दमय लोक तक पहुचने के लिए इन नदियो को पार करना आवश्यक है। पर इन्हे पार करना सुगम नही है। जब मनुष्य पार्थिय या भौतिक चेतना के स्तर पर होता है तब भौतिक चेतना की नदी उसे अपने प्रवाह में बहाते रहना चाहती है। इसी प्रकार जब प्रारामय या मनोमय चेतना के स्तर पर होता है तब इन की निदया उसे अपने प्रवाह में बहाती है । उनका सगम तो श्रीर भी जटिल होता है। पर आवश्मकता है इन्हें बहिन बनाने की। बहिन बनने पर ये झगसे ऊर्घ्वलोक मे पहुंचाने के लिए उससे भी अधिक सहायक या अनुकूल हो जाती हैं, जितनी वाघक थी । मनुष्य समस्वरता के साथ इन्हें पार कर आनन्दमय कोश के महद् यक्ष या दिव्य हंस के समीप पहुंच जाता है। यही अध्यात्म इष्टि से इस संवाद का रहस्य है। रह

इस सवाद की व्याख्या नक्षत्र विद्यापरक भी की जा सकती है। आकाश में रथ की आकृति का एक नक्षत्र-ससूह है, जिसे रोहिग्गी शकट कहते हैं। इस शकट में ब्रह्ममण्डल आसीन है, आगे वृष जुता हुआ है। इसी शकट को लेकर चन्द्रमा रूपी विश्वामित्र आकाश-गगा के तट पर पहुचता है, जहां कई धाराओं का सगम है। पहले वे धाराए बाधक बनती हैं, किन्तु फिर पार हो जाने देती हैं।

स्कन्द स्वामी अपने निरुक्त-भाष्य में इस संवाद की निम्न व्याख्या करते हैं। विश्वामित्र भगवान् आदित्य है। वे वर्षा ऋतु में दोनो कूलों को प्लावित कर बहती हुई निदयों से मानों प्रार्थना करते हैं कि तुम उमड कर यज्ञ-प्रदेश को आप्लुत न करो, यज्ञों के लिए संव्यवहार्य होवो। भगवान्

२६. वैदिक निदयों की एक अध्यात्म-परक व्याख्या के लिए श्री अरिबन्दकृत 'आन दि वेद' में 'दि सीक्रेट ऑफ दि वेद' का ११वाँ अध्यास 'दि सेवेन रिवर्स (सात निदयां )' द्रष्टव्य है।

आदित्य जगत् के पालन की कामना वाले (अवस्यु) हैं तथा औषस प्रकाश रूपी कुशिक के पुत्र है। वर्षा में प्रवृद्ध उदक वाली नदियां प्रथम प्रत्याख्यान करती है, किन्तु वर्षा का अन्त होने पर शरद् ऋतु मे क्रमश. क्षीयभाग जल वाली हो प्रार्थना को स्वीकार कर लेती है। "

#### यम-यमी-संवाद

ऋग्वेद, दशम मण्डल के दशम सूक्त में, जिसमे १४ मनत्र हैं, यम और यमी का सवाद है। ये दोनों विवस्तान तथा सरण्यू की सन्तान हैं दिन् एवं परस्पर समे भाई-बहिन हैं। केवल समे ही नहीं, किन्तु युगल हैं, एक साथ गर्भ में रहे हैं, जैसा पंचम मनत्र के अन्त:साक्ष्य से स्पष्ट है। यौवन में पदार्पण करने पर यमी के मन में काम का आविर्भाव होता है तथा वह उचित-अनुचित का विचार किये बिना यम से विवाह का प्रस्ताव कर बैठती है—

धो चित् सखाय सस्या वयृत्यां तिरः पुरू चिदर्णेयं जगन्वान् । पितुर्नेपातमा दधीत वेषा प्रधिक्षमि प्रतर वीष्यानः ॥१॥

''मैं चाहती हूं कि अपने सखा यम को पतिरूप सख्यभाव से वरण करूं। यह यौवन के प्रचुर अर्णव मे प्रवेश कर चुका है। सूक्ष्म दृष्टि से सोचता हुआ। यह विधाता वन कर पत्नी रूप मुक्त मे अपने पिता के पौत्र को उत्पन्न करें"।

यम उसके इस अप्रत्याशित प्रस्ताव को सुनकर विस्मित रह जाता है तथा पूरे बल के साथ इसका विरोध करता है-

न ते सला सस्यं बष्टचेतत् सलक्ष्मा यद्विषु रूपा भवाति । महस्युत्रासो असुरस्य वीरा दिवो धर्तार उर्विया परिस्थन् ॥२॥

"हे यमी, तेरा सखा यम इस सख्य को नहीं चाहता, क्योंकि सलक्ष्मा कन्या बिबाह के लिए विषमरूप होती है" । महान् प्रभु के वीर पुत्रों ने, जो प्रकाश

---स्कन्द॰, निरु० २.२७ का भाष्य ।

२७ नित्यपक्षे प्रावृषि प्लावितोभयकूला नदीः सर्विमित्रो भगवानादित्योऽघ्येषतीव रमध्वं म इत्यादि । देशप्लवन मा कार्ष्ट्, यज्ञानां सक्यवहार्यां भवतेति जगतः पालनकामः । कशतेः औषस प्रकाशः कुशिकः, कुणिकस्य प्रका-शस्य सूनुरहमादित्यः, तम्य पुत्रस्थानीय इत्यर्थः । एवमुक्ता नद्यस्त प्रत्यूषुः इन्द्रो अस्मानिति । एव प्रावृषि प्रवृद्धोदकाः प्रत्याख्यायैन तदर्यनामन्ते वर्षाणां शरिद प्रत्यह तारतम्यैन क्षीयमाणोदका आशुश्रुषुः ।

२८. तत्रेतिहासमाचक्षते । त्वाष्ट्री सरण्यूविवस्वत ग्रादित्याद् यमौ मिणुनौ जनयाञ्चकार । निरु. १२.१०

२६. उत्तरकालीन बास्त्रकारों ने भी सगोत्र विवाह का निषेध किया है। द्रष्टब्य : मनु ३.५

को धारण करने वाले हैं, ऐसे सम्बन्ध का बलपूर्वक प्रत्याख्यान किया है"। यमी फिर यम को ग्रपने ग्रनुकूल करना चाहती हुई कहती है कि तुम जो प्रभू के वीर पुत्रों की दुहाई देते हो वह तो मेरे पक्ष में भी है—

उज्ञन्ति चा ते ग्रमृतास एतदेकस्य चित् त्यजसं मर्त्यंस्य । नि ते मनो मनसि धाय्यस्मे जन्युः पतिस्तन्वमा विविद्या ॥३॥

"हे यम, वे अमृतरूप देवता भी एक ही मर्त्य की सन्तान को परस्पर | विवाह के लिए चाहते हैं । अत तेरा मन मेरे मन मे अनुरक्त होवे, तू | उत्पादक पति बन कर मेरे शरीर से योग कर"।

यम उत्तर देता है-

न यत् पुरा चक्मा कद्ध नूनमृता वदन्तो भन्तं रपेम । गन्धर्वो भ्रष्टक्या च योदा सा नो नाभिः परमं जामि तभौ ॥४॥

'जो कार्य पहले हमने कभी नहीं किया वह ग्राज कैसे करें ? ग्रब तक हम सत्य आचरण करते आये हैं, ग्रब क्या ग्रसत्य ग्राचरण करे ? ग्रन्तरिक्षवर्ती गन्धर्व (विवस्वान्) तथा ग्रन्तरिक्षस्य योषा (सरण्यू) हमारे पिता-माता है। एवं हम दोनों का अति निकट सम्बन्ध है"।

इस पर यमी कहती है कि हम दोनों को पित-पत्नी विधाता ने तभी बना दिया था जब गर्भ में उसने हमें एक साथ रखा था। क्या विधाता के विधान को भी कोई तोड सकता है ?

गर्भे नु नौ जनिता दम्पती कदेवस्त्वच्टा सविता विश्वरूपः। निकरस्य प्रमिनन्ति व्रतानि वेद नावस्य पृथिबी उत जो: ॥४॥

"सबके जनक, प्रेरक, विश्वरूप त्वष्टा देव ने गर्भ में ही हम दोनों को दम्पती बना दिया था। इसके विधानों को कोई भग नहीं कर सकता। हम दोनों के इस सम्बन्ध में द्वावाप्थिवी साक्षी है"।

३०. 'उशन्ति घा ते अमृतास एतदेकस्य चित् त्यजस मर्त्यस्यं'। एकस्य चित् मर्त्यस्य त्यजसम् अपत्यम् उशन्ति परस्परिववाहयोग्यत्वेन कामयन्ते इत्यर्थः। यहाँ यमी का सकेत उन कथाओं की ओर प्रतीत होता है, जिनके अनुसार प्रजापित आदि देवो ने अपनी पुत्री, भिगनी आदि से योग किया था। जब स्वय देवता ऐसा आचरण करते हैं, तब मनुष्यों के लिये वे क्यो नहीं चाहेंगे। पर वस्तुतः इस प्रकार की कथाए प्रहेनिकात्मक हैं। द्रष्टव्यः ऋष् १.७१.५; १.१६४.३३; ६.४५.४,५; १०.६१.७। ऐ.बा. ३.३३.३४। निरु. ४.२१। ऋ. भा. भू., ब्रन्थप्रामाण्याविषय, प्रजापित द्वारा दुहिता से योग करने की कथा की आसकारिकता।

परन्तु यम उसे कहता है कि गर्भ में विधाता ने क्या व्यवस्था की धी इसे तू या मैं कैमे जान सकते हैं?

को ग्रस्य वेद प्रथमस्याह्नः क ई ददर्शं क इह प्रवोचत् । बृहन्मित्रस्य वरुणस्य धाम कबु बव ग्राहनो बीच्या नृृन् ॥६॥

"इस प्रथम दिन की (गर्भ की) बात को कौन जानता है? भला किसने इसे देखा है? कौन इसके विषय में कह सकता है? मित्र तथा वहिंगा का धाम बड़ा विस्तीएं है। तो फिर हे असभ्य भाषणा करके मेरे हृदय को चोट पहुँचाने वाली यमी, तू मनुष्यों को निश्चयात्मकता के साथ कैसे कह सकती है कि प्रथम दिन विधाता ने यह विधान रचा था ""।

जब यमी को अन्य कोई युक्ति स्फुरित नहीं होती तो वह अपने मन को ही प्रमारण बताती है। वह कहती है कि मेरा मन तेरे प्रति आकृष्ट हुआ है. यहीं हम दोनों के विवाह के लिये सर्वप्रवल समर्थन है--

यमस्य मा यम्यं काम ग्रागन् त्समाने योनौ सहशेय्याय । कायेव पत्ये तन्वं रिरिच्यां वि चिद् बृहेव रथ्येव चका ॥७॥

"मुक्त यमी के अन्दर यम विषयक काम उत्पन्न हुआ है कि हम एक स्थान पर साथ शयन करें। कोई पत्नी जैसे पति में अपने शरीर का योग करती है, वैसे ही मैं भी करू। इस प्रकार हम दोनो एक रथ के दो पहियों के समान परस्पर मिल कर उन्नोग करें"।

परन्तु यम उत्तर देता है कि यौदनमुलभ काम तेरे ग्रन्दर जागरित हुआ है, तो तू मुक्त से भिन्न किसी ग्रन्य पुरुष को श्रगीकार कर ले—

न तिष्ठन्ति न निमिषन्त्येते देवानां स्पश इह ये चरन्ति । ग्रन्येन मदाहनो याहि तूयं तेन विदृह रथ्येव चका ॥॥॥

'न कभी रुकते हैं, न आ़ख भएकाते हैं. देवों के वे गुप्तचर जो इस संसार में विचर रहे हैं। ग्रत. हे ग्रसभ्यभाषिणी, मुक्त से भिन्न किसी ग्रन्थ पुरुष से ही तू विवाह कर ग्रीर उसी के साथ एक रथ के दो पहियों के समान मिल कर उद्योग कर"।

३१. भ्रनुक्रमणी के ब्रनुसार यह छठी ऋचा भी यमी की श्रोर से कथित है। सायण ने तदनुकूल ही व्याख्या की है। पर इसे उपर्युक्त श्रव के अनुसार यम की उक्ति मानना अधिक संगत प्रतीत होता है। श्रिफिश भी इस ऋचा को यम द्वारा उक्त मानते हैं।

यमी जिर भ्रपनी धुन को दोहराती है—
रात्रीभिरस्मा भ्रहभिर्दशस्येत् सूर्यस्य चक्षुम् हुरुन्मिमीयात् ।
दिवा पृथिक्या निवृता सबन्ध् यमीर्यमस्य विभ्यादजामि ॥६॥

"सूर्यं का प्रकाश मुहुर्मृहु उन्मीलित होता रहे तथा दिनो ग्रीर रात्रियो के साथ इस युगल के लिए (पति-पत्नीरूप हमारे लिए) ग्राजीर्वाद की वर्षा करता रहे। हम दोनो द्यावा-पृथिवी के समान मिथुन बन। एव यमी यम के साथ ग्राजातृत्व-सम्बन्ध को धारण करें।

यम पुन निषेष करता है-ग्रा घा ता गण्छानुत्तरा यगानि यत्र जामय कृणवन्नजामि ।
उपवक्षि वृषमाय बाहुमन्यमिच्छस्य सुभगे पति मत ।।१०।।

ग्रागे हो कभी वे युग ग्रायेगे जब बहिने भाई क साथ ग्रभ्रातृत्व सम्बन्ध श्रयात् विवाह करेगी (ग्रभी ससार का ऐसा पतन नही हुन्ना है)। अन हे सुभगे तू मुक्तसे भिन्न ही किसी को पति रूप म वरण करने की इच्छा कर तथा उसी पति के लिए ग्रपने बाहु को उपधान बना।

यमी कहती है-

कि भ्रातासद्यदनाथ भवाति किमु स्वसा यन्निऋ तिनिगण्छात्। काममूता बहु तद्रपामि तन्वा मे तन्व स पिपृरिध ।। ११।।

बह भाई ही बया जिसके रहते बहिन श्रनाथ रहे श्रौर वह बहिन क्या जिसके रहते भाई को कष्ट फ़्रेलना पड़। काम से श्रनुस्यूत होकर मैं यह बहुत कुछ प्रलाप कर रही हूँ। हे यम तू मेरे शरीर के साथ श्रपने शरीर का योग कर।

पर यम पुन स्पष्ट रूप से ग्रस्वीकार कर देता है-न वा उते तन्या तन्य सपपृष्या पापमाहुर्य स्वसार निगक्शात् ।
ग्रन्येन मत् प्रमुद कल्पयस्य न ते भ्राता सुभगे वष्ट्येतत् ॥१२॥

"मैं तेरे शरीर के साथ अपने शरीर का योग नहीं करू गा। जो बहिन से विवाह करता है उसे पापी कहने हैं। मुक्त से किन्न ही किसी के साथ तू वैवाहिक आमोद-प्रमोद रचा। हे सुभगे, तेरा भाई इसे पसन्द नहीं करता।"

३२. ग्रनुकमणीकार तथा वदनुकूल सायण ने इस नवमी ऋचा को भी यम की उक्ति माना है। ग्रिफिथ यमी की उक्ति मानते हैं।

३३. इस मन्त्राद्य के नियोग-परक ग्रर्थ के लिए द्रष्टच्य स्वामी दयानन्द सत्यार्थप्रकाश, ४वं समु०।

अन्त में यमी यम को भीरु बताते हुए कहती है कि तेरा भी हृदय कैसा कठोर है जो बहिन की करुण पुकार पर भी नहीं पसीअता--

बतो बतासि यम नैव ते मनी हृदयं चाविदाम । धन्या किल त्वां कक्ष्येव युक्तं परिष्यवाते लिबुजेव वृक्षम् ॥१३॥

"हा, तूबडा दुर्वल है, मैं तेरे मन भौर हृदय को नही जान सकी। कोई अन्य ही कन्या तेरा आलियन करेगी, जैसे रास रथ मे नियुक्त बोड़े का अथवा लता वृक्ष का ग्रालियन करती है।"

यम अन्त तक अपने व्रत पर दृढ रहता हुआ उत्तर देता है— अन्यम् ष्ट्रत्य यम्यन्य उत्वां परिष्यकाते लिबुजेव वृक्षम् । तस्य वात्वं मन इच्छा स वातवाऽषा कृरग्रुष्य संविद सुभद्राम् ॥१४॥

'हा, हे यमी, तू किसी अन्य को ही बरए। कर, अन्य ही कोई तेरा आणिनन करे, जैसे लता वृक्ष का आर्लिनन करनी है। तू उसके मन के प्रति अनुरक्त हो, वह तेरे मन के प्रति। और तदनन्तर तुम सुभद्र सुख-सवित् का भोग करो।"

#### विशेचन

इस प्रकार यह सवाद समाप्त होता है। इसमे यमी की भावुकतापूर्ण उक्तिया तथा यम, का कठोर रख दोनो ही दर्शनीय हैं। यम और यमी नामों से सूचित होता है कि ये दोनो सयमी है। सयमी जनो को भी कभी-कभी प्रलोभन ब्राकान्त कर लेता है, जनसाधारण का तो कहना ही क्या, इस मनोवैद्यानिक सत्य की ओर सूक्त सकेत करता है। सवाद बहुत ही सुन्दर शैली मे वेद की इस मर्यादा को हमारे संमुख रखता है कि संगे या सगोत्र भाई-बहिनों का परस्पर विवाह होना पाप है।

वान रॉथ इस सूक्त पर विचार करते हुए लिखते हैं कि ये भाई-बहिन यम और यंमी मानव जाति के मादि युगल हैं। जैसे हिब्रू विचार में मनुष्य-जाति के पिता-माता आदम और ईव युगल रूप हैं, वैसे ही भारतीय विचार-घारा में यम-यमी हैं। परन्तु इसका खण्डन मैक्समूलर ने ही कर दिया है तथा कहा है कि वेद में इसका समर्थक एक भी प्रमाण उपलब्ध नहीं होता। " धवेस्ता से बाद के ईरानी साहित्य में यिमेह के रूप में यिम की एक बहिन

रे४. There is not a single word in the Veda pointing to Yama as the first Couple of mortals, the Indian Adam and Eve. ग्रिफिय द्वारा इस सूक्त पर 'लैक्चर्स ग्रॉन दि सायन्स ग्रॉफ लेक्चर', सेकण्ड सिरीज, पृ ५२१ से उद्धुत ।

का उल्लेख है जो ग्रपने भ्राता के साथ प्रथम मानव-दम्पती का निर्माण करती<sup>११</sup> है। भाई-बहिन के इस युगल का विचार ऋग्वेद के इस यम-यमी सूक्त से ही वहा गया है, पर इनके द्वारा प्रथम मानव-दम्पती की उत्पत्ति कराने की कल्पना ईरानी साहित्य की ग्रपनी ही है, उसका वेद से कोई सम्बन्ध नहीं है।

मैक्समूलर स्वय दिन और रात्रि से यम-यमी की व्याख्या करते रहें। दिन और रात्रि एक-दूसरे के झनन्तर झाते हुए झाकाश के प्रागण मे भाई-बहिन के समान कीडा कर रहे है। रात्रि अपने गौर-वर्गा उज्ज्वल भ्राता दिन को देख स्वभावतः उसके प्रति श्राकृष्ट होती है, पर दिन उसे पत्नी रूप में स्वीकार करने को तैयार नही होता। सचमुच वेद में रात्रि दिन की पत्नी नहीं है, दिन की पत्नी उषा है ", रात्रि सविता भग की या सवत्सर की पत्नी है । परन्तु यदि प्राकृतिक व्याख्या मे दिन-रात्रि यम-यमी हैं तो ये विवस्वान् तथा सरण्यू के पुत्र कैसे हैं इसकी भी सगति लगनी चाहिये। ऋग्वेद कहता है कि 'जब त्वष्टा भ्रपनी पृत्री सरण्यू का विवाहोत्सव रचाता है, उस समय सारा भूवन एकत्र होता है। विवाही हुई वह विबस्वान की जाया सरण्यू यम की माता बनकर समाप्त हो जाती है । यदि विवस्वान् को ग्रस्तोनमुख आदित्य तथा सरण्यू को सन्ध्या समभा जाए तो इनसे उत्पन्न होने वाले सह-जात पुत्र-पुत्री ग्रन्धकार तथा रात्रि होने ग्रधिक ठीक है. न कि दिन ग्रीर रात्रि । पर यदि विवस्वान् को क्षितिज से नीचे का प्रात कालीन सूर्य तथा सरण्यू को उषा माना जाए तो उनसे उत्पन्न पुत्र-पुत्री दिन तथा दीप्ति होगे । प्रात:कालीन सूर्य तथा उषा से प्रथम दिन रूपी पृत्र तदनन्तर रात्रि की

३५. द्रष्टव्य वैदिक माइथोलोजी में यम का विवरण।

निर्मा There is a curious dialogue between her (Yami) and her brother, where she (the night) implores her brother (the day) to make her his wife and where he declines her offer ..., गिफिथ द्वारा इस सूक्त पर लैक्बर्स श्रॉन दि सायन्स श्रॉफ लेंग्वेज', सेकण्ड सिरीज, पृ. ५१० से उद्धृत ।

३७. ग्रव स्यूमेव चिन्वती मघोन्युषा याति स्वसरस्य पत्नी । ऋग् ३ ६१. ४। स्वसराणि ग्रहानि भवन्ति, निरुक्तः ५ ४।

३८. इषिरा योषा युवतिर्देमूना रात्रिर्देवस्य सवितुर्भगस्य । ग्रथवं १६.४६.१। संवत्सरस्य या पत्नी, श्रथवं १.१०.२।

३६. त्वष्टाः दुहित्रे बहतुं कृत्सोतीद विश्वं भुवन समेति । यमस्य माता पर्युं ह्यमाना महो जाया विवस्वतो ननाश ।। ऋग् १०. १७. १

उत्पत्ति होती है, ऐसी व्याख्या करके कथंचित् यम-यमी का दिन्-रात्रि अर्थ लिया जा सकता है। पर उस अवस्था में दिन-रात्रि को पूर्णतः सहजात कहना कठिन है। वैशानिक दृष्टि से विचार करे तो अस्तोन्मुख आदित्य रूपी विवस्त्रान् तथा सन्ध्या रूप सरण्यू से जिस समय पृथिवी के एक भाग में रात्रि रूप पुत्री उत्पन्न होती है, वहा दूसरे भाग में दिन रूपी पुत्र भी उत्पन्न होता है। एव दोनो सहजात भाई-बहिन हैं तथा भूमि के पृथक्-पृथक् भागों में होने में ये परस्पर मिलते नहीं या इनका विवाह नहीं होता, यह व्याख्या कथंचित् समीचीन हो सकती है।

शतपथ ब्राह्मण के एक प्रकरण में प्रिग्न को यम तथा पृथिवी को यमी कहा गया है । स्कन्द स्वामी ने भ्रपने निरुक्तभाष्य में इस सवाद की दो व्याख्याओं की ओर सकेत किया है। प्रथम के अनुसार प्रादित्य यम है तथा रात्रि यमी है । द्वितीय के अनुसार माध्यमिक मेघ-वाणी यमी है तथा मध्यमस्थानीय बायु या वैद्युतागिन यम है। वर्षाकाल में ये दोनों बहिन-भाई साथ रहते हैं। बहिन चाहती है कि यह साथ (सख्य) सदा ही वना रहे, हम दोनों विवाह कर ले। पर भाई नहीं चाहता तथा वर्षा-समाप्ति पर उसे पृथक करता हुआ कहता है कि जा, तू किसी अन्य का ही आलिंगन कर। इसी कारण वर्षोपरान्त शरद ऋतु में मेघवाणी सुनायी नहीं देती रें।

ग्रध्यातम मे ये यम-यमी प्राण तथा तनू (काया) होने संभव हैं, जो तेजस् रूप विवस्तान् से तथा पृथिती एव ग्रापः रूप सरण्यू से उत्पन्न होते हैं। ये दोनो भाई-बहिन शरीरस्थ ग्रात्मा के सहायक एव पोषक होते हैं। मनुष्य की तनू या पार्थिव चेतना यह चाहती है कि प्राण मुक्तसे विवाह कर ने तथा मेरे ही पोषण में तत्पर रहे। पर यदि ऐसा हो जाए तो मनुष्य की सारी ग्रान्तरिक प्रगति ग्रवरुद्ध हो जाए तथा वह पशुना-प्रधान ही रह जावे। मनुष्य का लक्ष्य है पार्थिव चेतना से ऊपर उठकर ग्रात्मलोक तक पहुँचना। उसके लिए प्राण तथा तनू को भाई-वहिन रहना ही ठीक है। तब प्राण ग्रपनी बहिन

४०. भ्रान्तिर्वे यम:, इय (पृथिवी) यमी, भ्राभ्या हीदं सर्वे यतम् । शत. ७. २. १ १०

४१. नित्यपक्षे तु यम ग्रादित्यो, वस्यपि रातिः। निरु. ५. २ का स्कन्दस्वामिभाष्य।

४२. यदा नैरुक्तपक्षे मध्यमस्थाना यमी तदा मध्यमस्थानो यमो बायु वैद्युतो बा वर्षकाले व्यतीने तामाह । प्रागस्माद् वर्षकालादण्टी मासाम् प्रन्यमू बु त्वमित्यादि । निरु. ११. ३४ का स्कन्दस्वामिभाष्य ।

संवादात्मक शैली

तनू की भी रक्षा करेगा तथा साथ ही मनुष्य को पार्थिव चेतना से ऊपर उठा कर उच्च स्तरों पर पहुँचाने में सहाबक भी होगा।

साख्य के धनुसार पुरुष तथा प्रकृति यम-यमी हो सकते हैं। वहा पुरुष पित बनकर प्रकृति से जगत् का सर्जन नहीं करता, किन्तु वह साक्षीमात्र तथा तटस्थ रहता है, श्रीर प्रकृति स्वय धपने धन्दर से महदादि जगत्प्रपंच की उत्पत्ति करती है। उन दोनों का सम्बन्ध भाई-बहिन का होता है। जैसे भाई-बहिन एक साथ इस कारण रहते हैं कि भाई बहिन की सहायता कर खेता है तथा बहिन भाई की, वैसे ही जड प्रकृति तथा चेतन पुरुष का संयोग परस्पर उपकार के लिए होता है। पुरुष प्रकृति की सहायता से कैंवल्य प्राप्त करता है तथा पुरुष रूपी द्रष्टा के होने से प्रकृति का जगत्प्रपच को उत्पन्न करना सार्थक होता है। एव ये दोनों भाई-बहिन होते है, यद्यपि दार्शनिकों ने भाई-बहिन के स्थान पर प्रमु ग्रीर ग्रन्थ का इन्टान्त दिया है।

नक्षत्रों मे पुरुष (Pollux) तथा प्रकृति (Castor) का तारा-युगल यम-यमी-युगल होना सभव है। यह युगल शिशिर ऋतु में राज्याकाश मे उदित होता है तथा वसन्त-ग्रीष्म मे रह कर ग्रस्त हो जाता है।

# इन्द्र, इन्द्रास्गी ग्रौर वृषाकपि का संवाद

दशम मण्डल के द६वे सूक्त में इन्द्र, इन्द्राणी तथा वृषाकिप का सबाद है, जिसमें २३ मन्त्र है। कीन सा मन्त्र किसकी ग्रोर से कहा गया है, इसका उत्लेख कात्यायन की सर्वानुक्रमणी में नहीं है। षड्गृहिणध्य तथा सायण के अनुसार १,८,११,१२,१४,१६,२०-२२ सस्यक मन्त्र इन्द्र के, २-६, ६, १०, १५-१८ संस्थक मन्त्र इन्द्राणी के, तथा ७,१३,२३ संस्थक मन्त्र वृषाकिप के बचन हैं। माधव भट्ट प्रथम मन्त्र इन्द्र के स्थान पर इन्द्राणी का मानते हैं । पिकेल तथा गैहडनर ने भिन्न व्यास्थाए की है, तथा संवाद में वृषाकपायी को भी सम्मिलित कर लिया है, जिसके अनुसार मन्त्र १,३,८,१२,१४,१६,२० इन्द्र के, मन्त्र २,४-६,६,१६,२१ इन्द्राणी के, मन्त्र ७,१०,१३ वृषाकिप के तथा मन्त्र ११,१५,१७,१८ वृषाकपायी के हैं, ग्रीर मन्त्र २२,२३ तटस्थ या कि श्री सोर से कहे गये है।

संवाद का संक्षिप्त कथानक इस प्रकार है। वृषाकिप इन्द्र का सखा है। ग्रनुक्रमणी के भाष्यकार षड्गुरुशिष्य के ग्रनुसार वह इन्द्राग्धी की सपत्नी से उत्पन्न हुग्रा उसका पुत्र है। इन्द्र याज्ञिकों को सोमाभिषय के लिए कहता है।

४३. माघवभट्टास्तु विहि सोतौरित्येषगिन्द्राण्या वास्यमिति मन्यन्ते । सायश

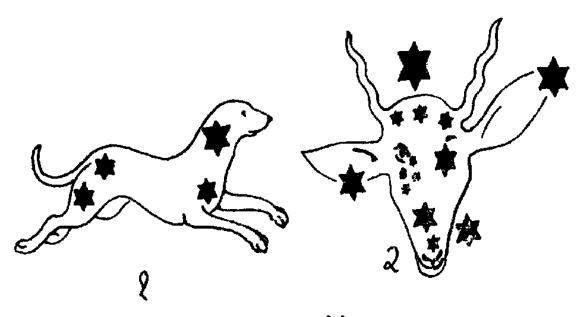
सबसे बड़ा देव इन्द्र ही है, अतः याजिकों को प्रमुख रूप से उसे ही सोम अपित करना चाहिए था। पर वे उसकी उपेक्षा कर वृषाकिप को सोमपान कराते हैं। इन्द्र वृषाकिप से स्नेह करता है, भ्रतः वह इसे सहन तो कर लेता है, पर उसे ग्रसरता अवस्य है भीर वह ग्रपना भाव इन्द्राणी के संमुख प्रकट करता है। इन्द्राणी उसे कहती है, तुमसे तो वृषाकिप के बिना रहा ही नहीं जाता, उसी के साथ-साथ फिरते हो, अन्यत्र सोमपान के लिए क्यों नहीं चले जाते ? इन्द्र उत्तर देता है कि इस हरित-मृगधारी-वृधाकिप ने तुम्हारा क्या बिगाड़ा है, जो इससे इतनी ईर्ष्या करती हो। इस पर इन्द्रशी कहती कि तुम तो व्यर्थ ही सदा वृषाकिप का पक्ष लेते हो, मैं कुत्ते से इसका कान कटवा दूंगी, इस दुष्ट ने मेरी हवियो को दूषित कर दिया है, मै इसका सिर काट डाम्गी। इन्द्र उसे शान्त करता हुआ कहता है कि तुम वृषाकिप पर इतना ऋद क्यो होती हो। इन्द्रास्ती कहती है, इसने मुक्ते अवीरा समक्त लिया है, मैं इससे निबट लूंगी। तब इन्द्र इन्द्राएगी की स्तुति करता है कि तुम तो सब नारियों में श्रेष्ठ हो ग्रौर तुम्हारा पति भी भ्रजर-भ्रमर है। वह कहता है कि देखो, असली वात यह है कि सोमपान मे सखा वृषाकिप के बिना मुभे आनन्द ही नही ग्राता है, इसी कारण मैं इसके साथ रहता हूँ। इन्द्र के मुख से ग्रपनी प्रशंशा सुन वृषाकपि कहता है-'लो, अप्रसन्न न हो, तुम्हारा इन्द्र यथेच्छ उक्षाऋों का भक्षरा कर ले'। इन्द्र ग्रानन्दित हो जाता है ग्रीर अपने उद्गार प्रकट करता है- 'ग्रहा, याज्ञिकगरा मेरे लिए पन्दह श्रीर बीस उक्षा पकाते है, खाकर मै बहुत हुन्-पुष्ट हो गया हूँ, मेरी दोनो कुक्षिया भर गयी हैं'। फिर वह वृधाकपि को कहता है कि निकट ही जो तुम्हारा घर है, वहा जाओ और यथासमय पुन हमारे घर लौट झाना, हम दोनो मिलकर सुकार्य करेगे। वृषाकिप घर से लौट द्याता है। पर पहले उसके पास जो हरित मृग होता था, उसे न देख इन्द्र पूछता है कि वह बहुभक्षी, मनुष्यों का ग्राह्मादक मृग कहां है ?

विभिन्न पक्षों में इस कथानक की व्याख्याएं हो सकती हैं। अध्यातमपक्ष में इन्द्र ग्रात्मा है है, इन्द्राणी बुद्धि है, वृषाकिप मन है, जिसके साथ ग्रहंकार रूपी हरित मृग रहता है। मनुष्य जो आन्तरिक यज्ञ रचाता है, उसमें इन्द्रिय, प्राण ग्रादि की समस्त हिवयों का ग्रपंण ग्रात्मा को ही किया जाना चाहिए। परन्तु साधना की अपरिपक्व ग्रवस्था में वह मन (वृषाकिप) को ग्रपना ग्रवि-ष्ठातृदेव मान बैठता है, तथा उसे ही सब हिवयां देता है। बुद्धि इस मन से बहुत रुष्ट है, क्योंकि इसके साथ जो ग्रहंकार रूपी मृग रहता है, वह सब हिवयों को दूषित कर देता है। जो हिन्न ग्रहंभाव के साथ देवता को ग्रिपत की जाती है, वह सात्त्विक एवं परिशुद्ध हिन नहीं होती। श्रतः बुद्धि इसका विरोध करती है। तो भी श्रात्मा का इस मन के साथ स्नेष्ट है ग्रीर उसे इसके साथ मिलकर ही सोमपान या हिंबर्गहरण रुचिकर है। हाँ, वह यह शबस्य चाहता है कि मन परिशुद्ध हो तथा महंकार रूप मृग से स्वतन्त्र रहे। यह ठीक भी है, नयोंकि साधक की हवि आत्मा के पास सीधी नहीं, किन्तु मनोमय भूमिका के द्वारा ही पहुंचती है। मन अब देखता है कि इन्द्राशी (बुद्धि) उससे बहुत रुष्ट है, तब वह कहता है कि लो, मुभे कुछ भ्रापत्ति नही है, १५ या २० सब बैलो (उक्षाभों) की हिव इन्द्र (भारमा) ही ग्रहण कर ले। पन्द्रह बैल हैं दस प्राण श्रीर पंच ज्ञानेन्द्रिया । पाच कर्मेन्द्रिया भी इनमे सम्मिलित कर ली जाये तो ये बैल बीस हो जाते हैं"। यजमान इन बैलो को पकाता है, परिपक्व करता है, क्योंकि भपरिपक्व या भ्रसस्कृत प्रारा, इन्द्रिय ग्रादि मे प्रपवित्रता का ग्रश रहता है। इन परिपक्त बैलों की हिव जब ग्रात्मा को मिलती है तब वह खूब छक जाता है, उसकी दोनो कुक्षि भर जाती है। श्रात्मा मन को कहता है कि तुम अपने घर भले ही जाग्रो, पर फिर लौट ग्राना। ग्रात्मा का घर ग्रानन्दमय कोश है, तथा मन का मनोमय कोश । भ्रात्मा बुद्धि सहित जब विश्वद्ध मन से मिलता है, तब हविर्म्यहरण में उसे अपूर्व आनन्द आता है। मन अपने घर चला जाता है, श्रथति कुछ समय के लिए श्रान्मा को स्वतन्त्र छोड अपना व्यापार बन्द कर देता है। जब लौट कर श्राता है, तब शात्मा यह देख कर प्रसन्न होता है कि उसके साथ भ्रहकार रूपी मृग नहीं है, तथा वह पूर्गंतः विश्द है।

माधिदैविक दृष्टि से लोकमान्य बाल गंगाधर तिलक ने अपनी 'श्रोरायन' (मृग्णीर्ष) नामक पुस्तक में इस सूक्त की एक व्याख्या उपस्थित की है। उन का कथन है कि इस सूक्त में आकाश की उस प्राचीन स्थिति का उल्लेख है अब मृग्णीर्ष-नक्षत्र में बसन्त-सम्पात होता था। वैदिक यज्ञ सबत्सर के आरंभ में प्रवृत्त होते थे, तथा सबत्सर बसन्त-सम्पात से आरम्भ होता था। इसे ही देवयान या सूर्य का उत्तरायण काल भी कहते थे। शरत्संपात से पितृयाण या दक्षिणायन काल चलता था। उस समय यज्ञ निरुद्ध हो जाते थे। जब यज्ञ चालू रहते हैं, उस समय इन्द्र तथा इन्द्राणी को सोमरस तथा हिव प्राप्त होती

४४ पं शिवशंकर इन संख्याओं की निम्न व्याख्या करते हैं — जो पच ज्ञानेन्द्रिय हैं वे ही उत्तम, मध्यम भीर अधम भेद से १५ प्रकार के हैं। भीर इन पन्द्रहों के पन्द्रह विषय भीर पाच कर्मेन्द्रिय ये मिलकर २० हैं। ये ही मानो १५ और २० वैस हैं। (वैदिक इतिहासार्थ निर्श्य पृ०४२७)।

रहती है। तिलक के मत में प्रस्तुत सुक्त में वृषाकिष उस समय का सूर्य है जब वसन्त-सम्पात मृगशीर्ष नक्षत्र मे था । उसके साथ जिस हरित मृग का उल्लेख किया गया है, वह मृगशीर्ष नक्षत्र ही है। इन्द्राणी वृषाकिष से इस कारण रुष्ट है कि वह या उसका मृग यिश्वय हिंव को दूषित कर देता है तथा यज्ञ विष्मित हो जाता है। वसन्त-सम्पात में यह मृगशीर्ष सूर्योदय काल में निकलने के कारण दिखाई नही देता था। भतः उससे कुछ भय नही था। न वह यिश्वय हिंव को दूषित करता था, न यज्ञ उपरत होता था, न ही इन्द्राणी को कोई रोष होता था। परन्तु शरत्सपात में वह मृगशीर्ष नक्षत्र सूर्यास्त के समय निकलने के कारण ग्राकाश में दिखाई देता था। शरत्संपात में नियमानुसार यज्ञ बन्द हो जाते थे। मानो यह मृग ही ग्राकर यज्ञ का विष्यस कर देता था। इन्द्राणी कहती है कि मैं इस मृग का सिर काट डाल्ंगी या कुत्ते से इसका कान कटबा दूगी। सचमुच ग्राकाश में इस मृगशीर्ष नक्षत्रसमूह के बाये कान के तारे के समीप कुत्ता है भी, जिसे क्या या कैनिस मेजर (Canis



१ क्वा २ मृगशीर्ष

Major) कहते हैं। शनै.शनै शरत्संपात समाप्त होने पर यह मृगशीर्ष-नक्षत्र-पुज क्षितिज के नीचे चला जाता है। इन्द्र वृषाकिष (शरत्संपात के सूर्य) से कहता है कि तुम अपने घर जा रहे हो तो जाओ, पर शीध्र ही मेरे घर आ जाना, तब हम दोनो मिल कर सोमरस का पान करेंगे। इन्द्र का घर ऊपर है। शरत्संपात के पश्चात् फिर सूर्य उत्तरायगा हो जाता है, यही वृषाकिष का ऊपर इन्द्र के घर आना है। तब यज्ञ फिर प्रारम्भ हो जाते हैं।

Vrishakapi must, therefore, be taken to represent the Sun in Orion (Orion 1955, Tilak Bros., Poona 2, P. 189)

इस व्याख्या के ग्राघार पर तिलक यह परिणाम निकालते हैं कि क्यों कि मृगशीर्ष नक्षत्र मे वसन्त-सम्पात, जिसका इस सूक्त मे सकेत है, लगभग चार हजार ई॰ पू॰ मे था, अत इस सूक्त की रचना उसी समय हुई होगी। किन्तु तिलक द्वारा प्रतिपादित भागय ही वेदाभिमत है यह निश्चित रूप से नही कहा जा सकता। व्याख्या में थोड़ा सा परिवर्तन कर देने से ही सुक्त ऐसा लगने लगता है कि इसमे वरिएत प्राकाशीय स्थिति चार हजार ई० पू० की ही नही, प्रत्युत वह स्थिति हर समय हो सकती है। मृग द्वारा हवि दूषित दक्षिगायन मे होती है, इसके स्थान पर यह माना जा सकता है कि रात्रि मे हवि दूषित होती है, क्योंकि दिन की हवि यदि रात्रि में रखी रहे तो वह पर्युषित (बासी) हो जाती है। तब वृषाकिष श्रस्तोत्मुख सूर्य होगा । रात्रि होना इन्द्राणी को प्रिय नही है, क्योंकि राज्ञि में सोमपान करना तथा हविर्मक्षण करना नहीं मिलेगा। और रात्रि लाता है वृषाकिप, ग्रतएव उससे वह रुष्ट है। पर इन्द्र जानता है कि यही बृषाकिप, प्रात भी उदित हो गा , जो हिव दिलाने मे कारण बनेगा, ग्रतः वह उससे प्रीति करता है। मृग चन्द्रमा हो सकता है। ग्रयवा तिलक का ही ग्रनुसरएा करे तो मृगशीर्ष ग्रर्थ भी ले सकते है। यद्यपि कभी मुगशीर्ष ऐसे काल मे भी उदित हो सकता है जब यज न होते हो, पर अग्निहोत्र रूपी नित्य यज्ञ तो सदा ही होता है।

स्कन्द स्वामी अपने निरुक्त-भाष्य में कहते हैं कि ऐतिहासिक पक्षा-नुसार इन्द्राणी इन्द्र की भार्या तथा वृषाकिप इस नाम से प्रसिद्ध ऋषि है, किन्तु नैरुक्त पक्ष में इन्द्राणी माध्यमिक वाणी एवं वृषाकिप भादित्य है। " इन्द्र का स्वरूप यद्यपि उन्होंने स्पष्ट नहीं किया, तो भी जब इन्द्राणी माध्य-मिक वाणी है, तब इन्द्र वैद्युतागिन होना चाहिये। सब हिब सूर्य झीन ले जाता है, अत माध्यमिक वाणी उससे रुष्ट है।

राजनीतिक दृष्टि से इन्द्र राष्ट्र का राजा हो सकता है, इन्द्रागी राजपरिषद् भ्रौर वृषाकिप सामन्त राजा, जो प्रधान राजा या इन्द्र का प्रबल

४६ प्रस्तुत सूक्त के ही २१ वे मन्त्र "य एष स्वप्ननशनोऽस्तमेषि पथा पुन:"
से स्पष्ट है कि उदयकालीन तथा ग्रस्तोन्मुख दोनो ही ग्रादित्य
बुषाकिप हैं।

४७. इन्द्राणी माध्यमिकामिन्द्रस्य वा भार्याम् । " नेह प्रसिद्धो वृषाकिषः ऋषिः । किं तिहं ? द्युस्थानोऽभिष्रेतः । निरु ११.३८ का स्कन्दस्वामि-भाष्य । सख्युर्वधाकपेऋते संख्या वृधाकिषना भ्रादित्येन ऋषिणा विनेत्यर्थः । निरु ११.३६ का स्कन्दस्वाभिभाष्य ।

सहायक होने से उसका सखा है, अधवा उसी के द्वारा राज्याभिषक्त किये जाने के कारण उसका पुत्र है। इन्द्र वृधाकिष के साथ सोमपान करता है, इसका भाषाय यह है कि सामन्त राजा अपने राज्य से जो कर (टैक्स) एकच करता है, उसमें से कुछ अंश तो वह अपने राज्य में व्यय करने के लिए अपने पास रसता है तथा कुछ प्रतिशत ग्रंश प्रधान राजा को देता है। सामन्त राजा का कोई मुख्य अधिकारी है, जो उसका सीर्षस्थानीय है, तथा जो यह परामर्श देता है कि अपनी प्रजा से प्राप्त सारा कर अपने ही पास रखो, प्रधान राजा को मत दो, एव तुम स्वतन्त्र हो जाओ । यही हरित मृग है । उसकी कुमन्त्रशा के वशीभूत हो सामन्त वैसा ही करने लगता है। तब राजपरिषद् (इन्द्रास्ती) इस समस्या पर विचार करने के लिए बैठती है। राजपरिषद् के सदस्य यह विचार प्रस्तुत करते हैं कि वृधाकिप का सिर काट देना उचित है, प्रर्थात् उसे राज्यच्युत कर देना चाहिये। परन्तु राजा वृषाकिप का महत्त्व समभता है, वह जानता है कि यह मेर। दाहिना हाथ है, संकट के समय काम आने वाला है। अत वह उसके प्रति प्रीतिभाव ही रखता है, और यह उचित समभता है कि इसके साथ जो इसे कुमन्त्रणा देने वाला मृग है उसे दण्डित किया जाये। वह राजपरिषद् को भी अपने विचार के अनुकूल कर लेता है। परिणाम यह होता है कि सामन्त राजा अपने घर (अपने राज्य मे) जाकर उस अधिकारी को (मृग को) पदच्युत कर देता है। तब १४,२० या ३४ जितने भी प्रकार के उक्षा अर्थात् प्रजा से लिये जाने बाले कर है, उनका उचित ग्रश वह इन्द्र को भी देने लगता है, तथा इन्द्र का उदर या राज्यकोश खूब भर जाता है। एव इन्द्र वृषाकिप के साथ मिल कर आनन्दपूर्वक सोमपान करता है।

अब हम मन्त्रशः सूक्त पर विचार करते है।

#### बुवाकपायी

वि हि सोतोरसृक्षतं नेन्द्रं देवसमंसतः। यत्रामदद्वृत्वाकविरयः पुष्टेवृ मसत्त्वा विश्वस्मादिन्द्र उत्तरः ॥१॥

इन्हें (याज्ञिको को) सोम सबन करने के लिए कहा गया था, पर इन्होने इन्द्र (मेरे श्वसुर) को देव नहीं माना, अथात् उसे सोम अपित नहीं किया, जब कि परिपुष्ट यज्ञों में मेरा सखा समृद्ध वृष्णकिप खूब छक गया है। पर तो भी इन्द्र सबसे उत्तर है। ""

४८. सायरा ने इस मन्त्र को इन्द्र की उक्ति माना है। उसी ने इसका भी निकेंश किया है कि माधव भट्ट इसे इन्द्राणी का वाक्य समभते थे। पिशेल,

### हरद्राणी

परा हीन्द्र घावसि वृदाकपेरति व्यथि:। नो श्रह प्रविन्दश्यन्यत्र सोमपीतये विद्वसमादिन्द्र उत्तरः॥२॥

"हे इन्द्र, वृषाकिप के लिए व्याकुल हुए तुम उसके पी छे दूर तक भाग जाते हो। क्या ग्रन्थत्र सोमपान के लिए तुम्हे स्थान नहीं मिलता ? इन्द्र सबसे उत्तर है।"

#### इन्द्र

किमयं त्वां वृषाकिपश्चकार हरितो मृगः । यस्मा इरस्यसीदु न्वर्यो वा पुष्टिमद्वसु विश्वस्मादिन्द्र उत्तरः ॥३॥ 'इस हरित(हरित-मृग-धारी)वृषाकिप ने तुम्हारा क्या विगाडा है, जो तुम

गंल्डनर, लुड्बिंग म्रादि सायगा का ही म्रनुसरण करते हैं। पर हमने इसे वृषाकपायों के कथन के रूप में लिया हैं। उसमें दो हेतु है। प्रथम यह कि इस सूक्त की इसी मण्डल के २० वें सूक्त में तुलना करें तो प्रथम मन्त्र वृषाकपायों की म्रोर से अपने श्वसुर के लिए ही कहा गया प्रतीत होता है, जैसे वहाँ प्रथम मन्त्र वसुक्त की पत्नी ने अपने श्वसुर इन्द्र के विषय में कहा है कि अन्य सब देव तो यज्ञ में आ गये, पर मेरे श्वसुर जी नहीं माये, यदि वे भी आ जाते तो भूने जब खाते और सोमरस पीते। दूसरे यह कि प्रस्तुत सूक्त की १३वी ऋचा में वृषाकपि वृषाकपायी को ही कहता है कि लो, तुम्हारा इन्द्र यथेच्छ उक्षाओं का भक्षण कर ले, मैं बाधक नहीं बनता। यदि इन्द्र को हिव न मिलने की शिकायत प्रथम मन्त्र में वृषाकपीयी द्वारान की गयी होती तो वृषाकपायी को उसे सम्बोधन करने की क्या आवश्यकता थी, इन्द्र या इन्द्राणी को सम्बोधन करना चाहिए था, जिनकी ग्रोर से ग्रापित उठायी गयी होती। तिलक भी यह स्वीकार करते हैं कि यदि संवाद में वृषाकपायी को भी सम्बिलत करना हो तो मैं प्रथम ऋचा को उसका वचन मानना अधिक पसन्द्र करू गा—

'If वृद्धकारों is to be at all introduced in the dialogue, we may assign this verse to her. The phrases 'my friend मृत्सका' and 'did not respect Indra नेन्द्र' देवमनंसत' would be more appropriate in her mouth than in that of इन्द्र or इन्द्रानी (Orion 1955. P. 190). 'विश्वक्मादिन्द्र उत्तर:' में उत्तर का अर्थ सायण डाक्स्ट्रवर करते हैं। निसक ने 'उत्तर में वर्तमान' (In the upper i.e. northern part of the universe) किया है।

उससे इतनी ईर्घ्या कर रही हो? जो समर्थ है, वह पुष्टिमान् वसु को अवस्य प्राप्त कर ही लेता है। इन्द्र सबसे उत्तर है। दिया इन्द्राणी

यमिम त्व वृक्षकि प्रियमिन्द्राभिरक्षति ।

इवा न्वस्य अभिभवदिष कर्षे वराह्यु विश्वस्मादिन्द्र उत्तरः ॥४॥

प्रिया तष्टानि मे कपिर्व्यक्ता व्यदूबुवत् ।

किरो न्वस्य राविषं न सुग बुष्कृते भुव विश्वस्मादिन्द्र उत्तरः ॥४॥

न मत् स्त्री सुभसत्तरा न सुयाशुतरा भुवत् ।

न मत् श्रतिकथवीयसी न सक्ष्युद्धमीयसी विश्वस्मादिन्द्र उत्तरः ॥६॥

"हे इन्द्र, जिस अपने वृधाकिष की तुम रक्षा करने में तत्पर हो, वराह का जिकार करने वाला कुत्ता उसका कान काट ले। मेरे लिए तो इन्द्र सबसे उत्तर है। इस किष ने (यजमानों से) तैयार की हुई मेरी प्रिय हिवयों को दूषित कर दिया है। मैं इसका सिर काट डालूंगी। दुष्कर्म करने वाले को मैं चैन से नहीं बैठने दूगी। मेरे लिए तो इन्द्र सबसे उत्तर है। मुक्तमे अधिक अन्य कोई स्त्री सुभगा, सुकीर्तिमती या सुन्दरी<sup>30</sup> नहीं है, न सुखिनी या सुपुत्रवती है, <sup>31</sup> न

४६. हरितो मृगः = लक्षगा से हरितमृगघारी । २२वे मन्त्र से स्पष्ट है कि वृषाकिप मृगरूप नहीं, किन्तु मृगधारी हैं। सायरा ने इस मन्त्र को इन्द्राराों का वचन माना है— "इस हरित मृग वृषाकिप ने तेरा क्या प्रिय किया है, जो तू उदार होकर उसे पृष्टिमान् वसु प्रदान कहता है।" परन्तु इरस् धातु ईर्प्यार्थक ही है, दानार्थक नहीं। ऋष्वेद मे अन्यत्र ७. ४१ ६ तथा १०. १७४. २ इन दो स्थलो पर ही यह धातु प्रयुक्त हुई है तथा सायण ने कमशः 'इरस्यः विघात मा कृथाः,' 'इरस्यति ईर्प्यति' अथे किये है। लुड्विगः, ग्रासमान, पिक्केल, गैल्डनर, ग्रिफिथ, तिलक ब्रादि इस ऋचा को इन्द्र का ही वचन स्वीकार करते हैं।

५०. 'सुभसत्तरा ग्रतिशयेन सुभगा'-सायण: । यद्वा, बभस्ति दीप्यते इति भसत् यशः (भस भर्त्सनदीप्त्योः) । सुभसत्तरा सुग्रशस्तरेत्थः । ग्रथवा ऋग् १० १६३ ४ इत्यस्य सायणीयं भाष्यमनुसृत्य भसत् कटिप्रदेशः, 'तथा च सित सुभसत्तरा शोभनकटियुक्ता सुन्दरीत्यर्थः ।

५१. सुयाञ्चतरा अतिशयेन सुसुखा, अतिश्वयेन सुपुत्रा वा । सायरा

मुक्तसे बढ़ कर शत्रुओं को च्युत करने बाली है, न सक्थि उठाने वाली अर्थात् उद्यम करने वाली है। <sup>१९</sup>"

द्देश्य

उबे ग्रम्ब सुलाभिके यथेवाङ्ग भविष्यति । भवन्मे अम्ब सिव्य मे शिरो मे बीव हुष्यति विश्वस्माविन्द्र उत्तरः ॥७॥ कि सुबाहो स्वंगुरे पृथुष्टो पृथुजाघने । कि शूरपरिन नस्त्यमभ्यमीवि वृथाकपि विश्वस्माविन्द्र उत्तरः ॥८॥

हे शुभ लाभ वाली प्रिय पत्नी, जैसा तुम्ने कहा है, वैसा ही होगा। हे प्रिये, तुमसे मेरी कीर्ति है, (तुम्हारी गौरवगाथा से) मेरे ऊरु-युगल, मेरा सिर, (मेरा अग-अग) नृत्य कर रहा है। न्द्र सबसे उत्तर है। परन्तु हे शोभन बाहुग्रो वाली, शोभन अगुलियो वाली, लम्बे धने केलो वाली, विस्तीर्ण जधन वाली शूरपत्नी, हमारे प्रिय वृषाकिष पर कुद्ध क्यो होती हो? इन्द्र सबसे उत्तर है। भारा

५२ षष्ठ मन्त्र के उत्तरार्ध का सायग्रकृत यह भाष्य शिष्टजन-सम्मत होने योग्य नहीं है—''कि च मत् मत्तोऽन्या प्रतिच्यवीयसी पुमास प्रति शरीर-म्यात्यन्त च्यावियत्री नास्ति । कि च मत्तोऽन्या स्त्री सक्थ्युद्यमीयसी सभोगेऽत्यन्त मुरक्षेप्त्री नास्ति । न मत्तोऽन्या काचिदिप नारी मैथुनेऽनुगुगां सिवय उद्यच्छतीत्यर्थ ।'' क्या कोई भी शीलवती नारी म्नात्मस्तुति मे ऐसे उद्गार प्रकट कर सकती है । वैसे भी इन्द्रागां की प्रशस्ति भोग-विलास मे नहीं, किन्तु वीरता में है ।

१३ सप्तम मन्त्र सायण ने वृषाकिप का वाक्य माना है। 'श्रम्ब' सम्बोधन ही इसमें प्रबल हेतु रहा प्रतीत होता है। परन्तु श्रम्ब शब्द, जैसा कि तिलक ने माना है, स्नेह तथा श्रादर के व्यंजक श्रव्यय के रूप में भी गृहीत हो सकता है। तदनुसार तिलक से सहमत होकर हमने श्रष्टम मन्त्र के साथ इसे भी इन्द्र की ही उक्ति स्वीकार किया है। सायण ने वृषा-किप की उक्ति मानते हुए इस मन्त्र के उत्तरार्ध का जो श्रर्थ किया है वह श्रनावश्यक खींचतान वाला तथा अत्यन्त श्रस्वाभाविक है। कोई भी पुत्र ऐसा वचन नहीं कह सकता है-'मे मम पितुः त्वदीयो भसत् भगः उपयुज्यताम्। कि च मम पितुस्त्वदीय सिक्थ चोपयुज्यताम्। कि च मे मम पितुरत्वदीय शिरहंच श्रियालापेन बीव यथा कोकिलादिः पक्षी तद्वत् हुव्यति हर्षयतु।'' साथ ही 'पक्षी के समान (वीव )' इस ग्रथं के

### इन्द्राणी

स्रवीरामिव मामयं शरावरित मन्यते । उताहमस्मि वीरिग्गीन्द्रपत्नी मक्त्ससा विश्वस्मादिन्द्र उरारः ॥६॥ संहोत्रं स्म पुरा नारी समनं वाव गच्छति । वेषा ऋतस्य वीरिग्गीन्द्रपत्नी महीयते विश्वस्थादिन्द्र उत्तरः ॥१०॥

"यह घातक (वृषाकिप) मुभे अबला समभ बैठा है। पर मैं तो बीरागना हू, इन्द्र की पत्नी हू मरुत् मेरे सखा हैं। (मेरा पित) इन्द्र सबसे उत्तर है। प्राचीन काल से नारी यज्ञ तथा सग्राम मे जाती रही है। फिर इन्द्राणी तो सत्य की विधानी है, वीरिग्री है, इन्द्र की पत्नी है, अन: विशेष महिमाशालिनी है। इन्द्र सबसे उत्तर है। \*\*"

#### इन्द्र

इन्द्राणीमासु नारिषु सुभगामहमश्रवम् । नह्यस्या श्रपरं चन जरसा मरते पतिःविश्वस्मादिन्द्र उत्तरः ॥११॥ नाहमिन्द्राणि रारण सख्युवृं वाकपेऋते । यस्येदमध्यं हविः प्रियं वेषेषु मच्छति विश्वस्मादिन्द्र उत्तरः ॥१२॥

"इन सब नारियों में मैंने इन्द्राणी को सुभगा सुना है। दूर से दूर काल में भी इसका पित जराजीगं हो कर मरता नहीं। (इसका पित) इन्द्र सबसे उत्तर है। (इस प्रकार हे इन्द्राणी, मैं तुम्हारा आदर करता हूं, तो भी वृषा-किप को दिष्डत करने की तुम्हारी बात से मैं सहमत नहीं हूं)। हे इन्द्राणी, ग्रपने सखा वृषाकिप के विना मुक्ते आनन्द नहीं आता, जिसकी जलों में सस्कृत प्रिय हिंव देवों को प्राप्त होती है। इन्द्र सबसे उत्तर है। १४ "

स्थान पर 'वि हृष्यति इव-नृत्य सा कर रहा है' यह ग्रर्थ ग्रिधक उपयुक्त प्रतीत होता है।

लुड्बिंग इस मन्त्र को पूर्व मन्त्र के समान इन्द्राणी का वचन मान कर यह व्याख्या करते हैं कि वृषाकिप के अपराध के कारण मेरा अग-अग कोष से काप रहा है। पर उस ग्रवस्था में 'सुलाभिके' यह स्त्रीलिंग सम्बोधन किस के प्रति होगा ?

५४. दसवीं ऋचा पिशेल तथा गैल्डनर के अनुसार वृषाकिप ने इन्द्रागी को कही है!

५५. सायगा ने यह विकल्प दिया है कि ११वीं ऋचा वृषाकिप की भी मानी जा सकती है। पिशेल तथा गैल्डनर इसे वृषाकपायी की उक्ति, मानते हैं।

### बुबाकपि

वृवाकपायि रेव ति सुपुत्र ग्राबु सुस्तृवे ।

यसत् त इन्द्र उक्षणः प्रियं काखित्करं हृषिः वि इव स्माबिन्द्र उत्तरः ॥१३॥
"हे ऐश्वयंश्वालिनी, सुपुत्रवती, शोभन पुत्रवधू वाली वृधाकपायी, सुनो
(अव मैं तुम्हारे श्वसूर इन्द्र के सोमपान या हिवर्ष्मंह मे बाधक नहीं बनूगा),
तुम्हारा इन्द्र यथेच्छ उक्षाश्चो तथा सुखसंचय करने वाली प्रिय हिव को भक्षण्
करें। इन्द्र सबसे उत्तर है।"

५६ सायरा का कथन है कि कामनाओं का वर्षक (वृषा) तथा अभीष्ट देश मे पहुँचने बाला (कपि) होने से इन्द्र भी वृषाकपि है। एवं उसकी पत्नी वृषाकपायी से यहा इन्द्राणी ही म्रिभिन्नेत है। अथवा वृषाकपायी का ग्रर्थ वृषाकपि की पत्नी न लेकर वृषाकपि की माता लेना चाहिए, इस प्रकार भी इन्द्राग्गी वृषाकपायी कहला सकती है। परन्तु यह ठीक प्रतीत नही होता। प्रथम विकल्प में तो व्यर्थ खीचातानी है, तथा दूसरा विकल्प इसलिए स्वीकार्य नहीं हो सकता, क्यों कि वेद में जैसे ग्रग्नि की पत्नी (न कि अग्नि की माता) ग्रग्नायी है, वैसे वृवाकपि की पत्नी ही वृषाकपायी हो सकती है (वृषाकपायी वृषाकपे पत्नी, निरु १२ ६)। हमारी योजनानुसार प्रथम ऋचा मे वृषाकपि की पत्नी ने ही श्वसुर इन्द्र को सोमरस न मिलने की शिकायत की थी, ग्रत. वृषा-कपि द्वारा अपनी पत्नी को कहा जाना सर्वथा उचित है। पिशेल तथा गैल्डनर भी इस ऋचा को वृषाकिप द्वारा अपनी पत्नी को कहा मानते हैं। सायरा की दूसरी असंगति यह है कि उस ने यहा उक्षा का प्रर्थ सेचनसमर्थ बैल पशु किया है। यह ग्रारचर्य का विषय है कि ग्रापत्ति तो यह उठी थी कि इन्द्र को सोमपान-करना नहीं मिला, जब कि वृधाकिप सोमपान से खूब छक गया, भीर परिहार किया जा रहा है इन्द्र को बैल खिला कर। सायण को यह भी विस्मृत हो गया कि 'उक्षा विभित्त भूवनानि वाजयुः ऋग् ६.५३.३' मे वह स्वयं उक्षा का प्रर्थ 'जलस्य सेवता सोम ' कर चुका है। यहा तक कि ऋग् ६.८६. ४ में तो केवल उक्षा नही, किन्तु 'उक्षा पशु (उक्षरा पश्चम्) शब्द ग्राये हैं, तो भी सायगा ने बैल धर्य न करके सोम ग्रर्थ किया है, भले ही उसे बहुां पश्च का धर्थ द्रष्टा करना पड़ा है। जब वेद के अन्य अनेक स्थलों में सायरा के अनुसार ही उक्षा सोम है तो यहां क्यों नहीं, जब कि प्रसंग भी सोमसवन का है। इस प्रसंग में द्वितीय

G FA

उक्ष्णो हि मे पञ्चदश साकं वचनित विकातम्। उताहमस्मि पीव इदुभा कुक्षी पृणन्ति मे

्र विश्वस्मादिन्द्र उत्तरः ॥१४॥

"मेरे लिए वे (यज्ञकर्ता लोग) एक साथ १४ और २० उक्षाश्रो को पकाते हैं, तथा मैं उनका भक्षण करता हूँ। मैं बहुत मोटा हो गया हूं, मेरी दोनो कुक्षियों को उन्होंने भर दिया है। इन्द्र सबसे उत्तर है। ""

ग्रध्याय मे व्याख्यात उक्षा पृश्ति को पकाने की पहेली तथा वृषभ को पकाने का वर्णन भी द्रष्टव्य है। यह भी ध्यान देने योग्य है कि वेद मे केवल इन्द्र का भोजन ही उक्षा या वृषभ नहीं है. जो कि बैल ग्रर्थ मे इतिश्री कर ली जाए, किन्तु इन्द्र के वज्र, रथ, घोडे, ग्रायुध, मद, कतु, सिल-बट्टे (ग्रावा), ग्रध्वर्यु, पेय रस सभी वृषभ है, यहा तक कि इन्द्र का भ्राह्माता तथा इन्द्र स्वय भी वृषभ है (द्रष्टव्य ऋग् २१६.५,६,५ ३६.५;५.४०.२,३)। इससे स्पष्ट है कि वेद जान-बुभ कर रहम्यमयी भाषा का प्रयोग कर रहा है तथा पहेली बुभवाना चाहता है। यहा उक्षा का बैल ग्रर्थ निरुक्तकार ने भी नहीं किया, किन्तु माध्यभिक सस्त्यान या ग्रोस के क्या ग्रर्थ लिया है। प्रात कालीन सूर्य ग्रोस-करा रूप उक्षाओं का भक्षण करता है। 'उक्षणः एतान् माध्यमिकान् संस्त्यानान् (निरु.१२.६)।'

५७ यहा १५ और २० उक्षायों को पकाने का वर्णन है। इसका ग्राशय १५ या २० भी हो सकता है और १४ तथा २० ग्रथात् ३५ भी। यदि उक्षा सोम है तो ये १५, २० या ३५ उस सोम के भेद माने जायेगे। श्रायुर्वेद की सुश्रुत सहिता में श्रशुमान्, मुजवान् श्रादि सोम के ग्रनेक भेद वर्शित भी है। ग्रथवा ये सख्याये सोमरस से परिपूर्ण पात्रों की हैं। ऋग् म. ७७ ४ में इन्द्र द्वारा सोम के ३० तालाव (सरासि) पिये जाने का उल्लेख है, जिसका ग्राशय निरुक्तकार ने याज्ञिकों के मत में सोम से भरे हुए ३० उक्ब-पात्र बताया है, जो, माध्यन्दिन सबन में इन्द्र को पिलाये जाते हैं (निरु. ५ १०)। तिलक ने ग्रपनी व्याख्या में ग्रविवनी, भरणी ग्रादि २८ नक्षत्र तथा ७ ग्रह ये ३५ उक्षा माने हैं।

### इन्द्राणी

वृषभो न तिन्मशृङ्गोऽन्तर्यं वेषु रोक्यत् मन्यस्त इन्द्र श हृदे य ते सुनोति भावयुर्विश्वस्मादिन्द्र उत्तरः ॥१४॥ न सेशे यस्य रम्बतेऽन्तरा सक्य्या कपृत् ।

सेवीशे यस्य रोमश निषंदुको विज्नम्भते विश्वस्मादिन्द्र उत्तर ॥१६॥
"जैसे तीक्षण श्रु गो बाला बेल डकराता हुआ यूथो के बीच मे आता है,
बेसे ही अपने तीक्ष्ण आयुध या प्रभावरूपी श्रु गो से युक्त होकर दहाउते
हुए तुम अपनी प्रजाओं के मध्य आयो । मन्य कितुम्हारे हृदय के लिए शान्ति
दायक हो, जिसे तुम्हारे लिए भावयु (प्रेमभाव के अभिलाषी) ने तैयार किया
है। इन्द्र सबसे उत्तर है। (याद रखो) वह समर्थ नहीं होता, जिसका सिर
दूसरों के पैरों के बीच फुकता है, प्रत्युत समर्थ वह होता है, जिस दृढ स्थिति
वाले का सिर तन कर अपने प्रभाव को फैलाता है । इन्द्र सबसे उत्तर है। '
इन्द्र

न सेशे यस्य रोमञ्ज निषेषुषो विजृम्भते । सेवीशे यस्य रम्बतेऽन्तरा सक्थ्या कपृद् विश्वस्मादिन्द्र उत्तर ॥१७॥

( हे इन्द्राणी, तुमने जा कहा है वह ठीक है। तो भी यह नियम सर्वत्र लागू नही होता। कभी कभी ऐसा भी होता है कि) वह समर्थक नहीं होता

४८ मन्थ स्तोमरस के साथ सत्तू मिला कर तैयार किया हुआ पेय द्रव्य। अध्यातम मे, मन्थ =ध्यान (ध्याननिर्मधनाभ्यासाद् देव पत्येन्निगूढवत् विता ११४)।

१६ वे मन्त्र मे इन्द्राणी इन्द्र को कहती है कि तुम तो सबके सामने नम्न होकर रहते हो, नम्नता से ससार मे कार्य-निर्वाह नही होता, प्रत्युत अपने प्रभाव का विस्तार करने से होता है। सायण ने कपृत् तथा रोमश को उपस्थवाची मान कर मन्त्र १६-१७ को मैथुनपरक व्याख्यात किया है। पर यहा उसका तो कोई प्रसग ही नही है। इन्द्राणी सोमरस के भ्रन्य द्वारा छीन सिये जाने से चोट खाई हुई है। चोट खाई सिपणी को क्या न्यू गारचेष्टाए सूभती हैं। उसे तो प्रतीकार के लिए साहस भ्रीर वीरता ही शोभा देते हैं। हमने जो अर्थ किया है उसे दिष्ट मे रखते हुए ३७ वें मन्त्र का सस्कृतभाष्य इस प्रकार होगा—''स न ईशे समर्थी मवति यस्य कपृष् क यशोकानादिरूपो रस तेन पूर्ण, यद्वा क सुख पृश्वासीति, भ्रमवा कानि इन्द्रियाण पिपर्ति पालयतीति, क्वर इत्यर्थ,

जो इट कर खड़ा हो जाता है भीर सिर ताने रखता है, प्रत्युत वह समर्थ होता है जिसका सिर दूसरों के पैरों के बीच भुकता है "।" इन्द्राणी

अयमिन्द्र वृथाकिषः परव्यन्तं हतं विदत् । श्रांस सुनां नव चरुमादेवच्यान आचितं विद्यव्मादिन्द्र उत्तरः ।१८।

"हे इन्द्र, इस वृषाकिष ने अपने मृग् को हतप्राय जान लिया है, क्योंकि इसने तलकार को तथा वधिशला (सूना) को देख लिया है, तथा (यज्ञार्थ सुसज्जित) नवीन चरु एवं सिमधान्त्रों से भरी हुई गाडी का दर्शन कर लिया है।"

भन्येषा सक्या भन्तरा सक्य्युपलक्षितयोश्चरणयोर्भध्ये, रम्बते लम्बते उपतिष्ठते, प्रत्युत स इत् स एव ईशे नमर्थौ जायते यस्म निषेदुषः निषण्णस्य सुदृदृस्थितमतो रोमश केशयुक्त शिरः, विजृम्भते वितत जायते।"

- ६०. भर्थान् सर्वत्र दण्डनीति का ही प्रयोग हितकर नही होता, किन्तु भ्रवसर के अनुसार साम का प्रयोग भी भ्रावश्वक होता है। 'भ्रन्तरा सक्ष्या' का भर्थ होगा ऊरुओं के बीच में भर्थात् चरुणों के मध्य। सायरा ने सूक्त की भूमिका में तो १७वी ऋचा इन्द्रास्ती की उक्ति मानी है, परन्तु ब्यास्या में इसे इन्द्र का ही वचन लिखा है। पिशेल तथा गैल्डनर के मत में मन्त्र १७, १८ वृषाकपायी के वचन है।
- ६१. परस्वन्तम् । सायण ने ग्रथर्व ६ ७२. २ के भाष्य मे परस्वान् को मृगविशेष ही माना है- परस्वतः एतस्सज्ञस्य मृगविशेषस्य', पर प्रस्तुत मन्त्र मे उसने 'परस्वन्त परस्वमात्मनो विषयेऽत्रतंमानम्' ग्रर्थं कर लिया है।
- ६२. जब वृषाकिप के मृग का उत्पात असहा हो गया, तब उसके वध की पूरी तैयारी कर ली गई है। आकाश में यह मृगशीर्ष नक्षत्र है, तलवार की आकृति के तीन क्षारे ही तलवार है, जिससे यह मृगशीर्ष विद्व है, आकाश या आकाशगगा वचिशाला है और अस्त होता ही वध है। अध्यातम में शम, दमादि की तलवार से अहंकार रूप मृग का वध होगा। इसी प्रकार विभिन्न कोत्रों में विभिन्न व्याख्याएं हो सकती है। मृग ही हिवयों को दूचित करने के द्वारा यज्ञ में बाधक था। उसके वध की तैयारी हो जाने पर यज्ञ निविध्न होना निश्चित हो गमा, अतः यज्ञार्थ चह और समिधार्य सुसज्जित करने का भी मन्त्र में वर्शन है।

212

श्रयमेमि विचाकशब् विश्वित्वम् दासमार्थम् । पिवामि पाकसुत्वनोऽभि श्रीरमचाकश विश्वस्मादिन्द्र उत्तर ॥१६॥ धन्व च यत् कृन्तत्र च कति स्वित् ता वि योजना । नेदीयसो वृषाकपेऽस्तमेहि गृहाँ उप विश्वस्मादिन्द्र उत्तर ॥२०॥ पुनरेहि वृषाकपे सुविता करूपमावहै ।

ग्र एव स्व न्त्र न्त्र ने इस्त निव पथा पुन विश्व स्मादिन्द्र उत्तर ॥२१॥

"यह मैं देखता हुआ, श्रायं तथा दास की पृथक पहचान करता हुआ, चलता
हूँ। मैं परिपक्ष्य मन से सोम श्रिभषुत करने वाले के सोमरस को पीता हूँ
श्रीर उस धीर पर कृपादिष्ट रखता हूँ। धन्य तथा कृन्तत्र मे भला कितन
योजनो की दूरी है । श्रर्थात कोई विशेष दूरी नहीं है। हे वृषाकिप ग्रपने
निकटस्थ घर को तू जा नथा वहा मे हमारे घर पर श्रा जाना। इन्द्र सबसे

उत्तर है। हे वृषाकिप पुन तुम श्रा जाना हम दोनो श्रुभ कर्म करेंगे।
जो तू निद्रा को भग करता हुआ उदित होता है, वही मार्ग म चलना चलता
ग्रव ग्रस्त हो रहा है। इन्द्र सबसे उत्तर है।

इस्ट्राणी

ग्रहुबङचो वृषक्षे गृहमिन्द्राजगन्तन । स्व स्य पुरुवघो मृग कमगञ्जनयोपनो विश्वस्माबिन्द्र उत्तर ॥२२॥

यहा मृत पशु को पकाने के लिए चक (हाडी) तथा लक डिया एकत्र हाने का जो भाव कुछ भाष्यकारों ने लिया है वह ग्रनावश्यक है। चरु का श्र्य हाडी ले तो वह हाडी यज्ञिय हिव पकाने के लिए होगी, न कि मृत मृग को पकाने के लिए। दूसरे चरु एक हिव भी है जो चावल, यब श्रादि से तैयार होती है।

इन्द्राणी वृषाकिप का वध करने को तैयार थी पर इन्द्र ने विवेकबुद्धि से समक्त लिया कि वृषाकिप ग्राय हे दास नहीं, मृग के कारण वह दास सा प्रतीत होता है, अत वध्य तो मृग है वृषाकिप नहीं। एव १६वी ऋचा में इन्द्र अपने विवेक की प्रशसा कर रहा है। धन्व तथा कुन्तत्र ऋषण पूर्व क्षितिज तथा पिक्चम क्षितिज प्रतीत होते हैं। इन्द्र वृषाकिप सूर्य को कह रहा है कि अभी तो तुम अस्त हो रहे हो, पर शीझ ही पश्चिम क्षितिज म पूर्व क्षितिज में ग्रा जाना। सायण के मत में, धन्व मरूरथल, कुन्तत्र महराभरा वनप्रदेश। तिसक के मत में धन्व कुन्तत्र एक ही दक्षिण क्षितिज है, नेदीयस् नीचे स्थित वृषाकिप का घर।

"हे वृषाकिप तथा इन्द्र, जब तुम ऊर्ध्व गित करते हुए घर पर धाये तक वह पुल्वध मृग कहां रह गया ? वह जनीं को विमूद करने वाला मृग किसके पास चला गया ? इन्द्र सबसे उत्तर हैं। "" वृषाकिप

पशुहं नाम नानवी सार्च ससूब विज्ञतिन्।

भद्रं भल त्यस्या श्रभूब् यस्या जवरमामयस् विश्वस्माविन्द्र उत्तरः ॥२३॥
"मनु की दुहिता पर्शु ने एक साथ बीस पुत्रों की जन्म दिया । उस वैचारी
को चैन मिल गया, जिसका उदर (२० पुत्रों के भार मे) कष्ट पा रहा था।"
इन्द्र सबसे उत्तर है।"

# पुरूरवा ग्रौर उर्वशी का संवाद

ऋग्वेद १०म मण्डल, सूक्त ६५ मे पुरूरवा ग्रीर उर्वशी का सवाव वरिंगत है, जिसमें १८ मन्त्र हैं। श्रनुक्रमणी के मन्त्र १, ३, ६, ६–१०, १२, १४ तथा १७ पुरूरवा के वाक्य हैं तथा शेष उर्वशी के। पुरूरवा ग्रीर उर्वशी

६४ 'मृग = मृगशीर्ष नक्षत्र । उदक्कः = उत्तरायण होकर'-तिलक । पुल्वभ = पुष्ठ प्रभ = बहुत पापी । पुल्वभ बहादी, निरु १३.३ । इन्द्र तथा वृषाकिप को साथ देख तथा हिविमंक्षी मृग को न देख प्रसन्न हो इन्द्राणी कह रही है । सायण ने यह ऋषा इन्द्र (परमैदवर्षवान्) को वृषाकिप का विशेषण मान कर प्रथम इन्द्रोकिन के रूप मे व्याख्यात की है, फिर यह विकल्प दिया है कि यह इन्द्राणी का वचन भी हो सकता है, २३वीं ऋषा उसने वृषाकिप की मानी है । पिशेल तथा गैल्डनर २२, २३ बोनो ऋषाये सूक्त के किव की छोर से कही गयी मानते हैं । वह भी सभव है । ग्रिफिथ ने दोनों ऋषाए इन्द्राखी की मानी हैं ।

१४ ये बीस पुत्र १४वे मन्त्र में वाँगत २० उक्षा-ही हैं। पूर्वप्रदक्षित नयानुसार बीस पुत्र संभिरत से परिपूर्ण २० प्याले हुए। इनकी माता मानवी पर्श वह बड़ी स्थाली होगी जिसमें ये प्याले भेरे जाते हैं। भ्रष्ट्यात्म में पाच बम, पाच निथम, शमबमादि बट्णसम्पत्ति तथा मैत्री कह्मादि चार वृत्तिया ये २० पुत्र हो सकते हैं, इनकी माता विशुद्ध चित्रवृत्ति है। हमने 'भन्न' शब्द सम्बोधनवाची माना है, सायम ने' इसका भर्ष बार किया है। इस सूक्त के ११,१२,१३,२१, २२ ये पांच मन्त्र कमकाः ११.३४, ११.३४, १२.६, १२.२७ तथा १३,३ वर निरुक्त में ध्याख्यात हैं।

पति-पत्नी हैं। बहुत दिन तक साथ रहने के परचात् उर्वशी के कही चले जाने पर पुरूरवा उसे लोजने लगता है। धन्त में साक्षात्कार होने पर दोनों का परक्रपर निम्न प्रकार संवाद प्रवृत्त होता है। प्रकरवा

हये जाये मनसा तिष्ठ घोरे वबांसि मिश्रा कृशवावहै मु । न नौ मन्त्रा ब्रमुबितास एते भयस्करन् परतरे चनाहन् ॥१॥

'हे मेरी निष्ठुर पत्नी, मन से जरा ठहर जाओ, हम दोनों परस्पर बाते कर सें। हमारी एक-दूसरे के समुख न कही हुई (मन की मन में ही रही हुई) ये मन्त्रशाएं आगे आने वाले दिनों में हमें सुखी नहीं कर सकेंगी ।"

### उर्वशी

किमेता बाचा कृत्सवा तबाहं प्राक्षविषमुबसामधियेव । पुरूरवः पुनरस्तं परेहि दुरायना वात इवाहमस्मि ॥२॥

"मैं तेरी इन बातो से क्या करू गी? अब तो मैं तेरे पास से चली ही ग्रामी हूँ, जैमे उपाओं में प्रथमा उपा जा चुकी है। हे पुरूरवा, तू पुन: घर को लीट जा, मैं तो अब वायु के समान पकड़ में न ग्राने वाली हो गयी हूँ।" पुरूरवा

इयुर्व भिन्न इयुद्धेरसना गोवाः शतसा न रहिः। प्रवीरे कतौ वि बविद्युतक्रोरा न मायुं चितयन्त धुनयः॥३॥

''(तरे विरह के कारण) मुक्ते विजय-श्री की प्राप्त के लिये तूणीर से बाण नहीं छोड़ मिलता। अब मेरा वेग (पहले जैसा) गौद्यों को प्राप्त करने तथा सैकड़ो घन-घान्यों को जीतने बाला नहीं रहा। राजकार्य के बीर-बिहीन हो जाने से उसकी घोभा नहीं रही। मेरे शत्रु-प्रकम्पक वीर विस्तीर्ण संग्राम में ब्रब सिंहनाद करना नहीं जानते।"

### उर्वकी

सा बसु इसती रवसुराम नय उसो यदि बस्ट्यन्तिन्ह्रात् । स्वस्तं अनस्ते मस्निक्ष्याकन् दिया बद्धं रनियता वैत्तसेन ॥४॥ क्षिः स्म माह्म रन्ययो वैत्तसेनोत स्म मेरक्पर्यं पृष्णसि । बुक्षरसोऽमु से केतमायं राज्य वे बीर सन्त्रस्तवासीः ॥४॥

"उर्वंशी उका-काल में श्वशुर के लिए प्रशस्त मोजन (प्रातराजा) वैयार कर रही होती थी, तभी पति उसकी चाह करने लगता था। तब वह झन्तिकगृह (समीपस्य भोजनागार) से पति के कक्ष में चनी जाती थी, जहां वह उसकी वाह मैं बैठा होता था। दिन-रात वह भोग से शिषिल की जाती थी । हे पुरूरवा, दिन मे तीन-तीन घार तू मुक्ते भोग से पीड़ित करता था धौर मुक्त सपत्नी-रहिता को तू सब प्रकार से भरपूर करता था। मैं तेरे कक्ष में झाती थी और तब हे वीर, तू मेरी देह का राजा होता था। "

पुरूरवा

या सुत्रूग्तिः श्रेग्तिः सुम्त भ्रापिह्नं वेश्वश्चुनं प्रन्थिनी चरण्युः । ्रु ता ग्रञ्जयोऽरुणयो न सस्रुः श्रिये गावो न वेनवोऽनवन्त ॥६॥

ं "जो सुजूरिंग, सुम्न-भ्रापि, हृदेचक्षु, ग्रन्थिभी, चरण्यु नामक तेरी सिखया थीं, वे भ्राभूषणों से भलकृत भ्रष्ट्यावर्णा सिखयां अब मेरे घर नहीं भ्रातीं, जो शोभा के लिए नवप्रसूता गौभों के समान प्यारी वाणी बोलती थीं "।" उर्वांशी

समस्मिञ्जायमान श्रासत ग्ना उतेमवर्धन् नद्यः स्वगूर्ताः । महे यत् त्वा पुरूरवो रखायाऽवर्षयन् दस्युहत्याय देवा. ११७॥

क ''हे पुरूरवा, जब तूराजा बना था तथा जब महान् सग्राम के लिए एव दस्युद्धों का हनन करने के लिए देवों ने तेरी महिमा को बढाया था, उस समय राज्याभिषेक के सलिल मुभे प्राप्त हुए थे, और स्वयं बहने वाली नदियों ने (नदीजलों ने) तुभे समृद्ध किया था "।"

६६. इस मन्त्र मे उर्वशी ग्रापने लिए प्रथम पुरुष का प्रयोग कर ग्राप-बीती सुना रही है।

६७ सुजूिंगः सुजवा = प्रशस्त वेग वाली (जूिंगिरिति क्षिप्रनाम नि २.१४)। जूिंगः जबतेर्वा द्रवतर्वा दुनोतेर्वा, निरु. ६.४)। श्रेणिः = सेवापरायगा (श्रिज् मेवायाम्)। सुम्न ग्रापि = सुख प्राप्त कराने वाली (सुम्न सुख, नि. ३.६, ग्रापि — आप्लू व्याप्तो)। ह्रदेचक्षु. = जिसकी ग्रांखें ग्राह् लादित करने वाली हैं। ग्रन्थिनी = सुन्दरता से केश गूंथने वाली। चरण्युः = सुन्दर चाल वाली।

उर्वशी पुरुष्ता को स्मर्श करा रही है कि किन आशाओं को लेकर तुभे राजा बेनीया गया था। पर पुरुष्त अपनी ही धुन में मस्त है। वह उर्वशी की सिखयों के साथ हुई अपनी की हाओं को ही याद कर रहा है। ग्नाः जल (ग्नाः गमनाष्, आपो देवपत्यों वा, निरु १०. ४५)। सायगा ने देवपत्नी धर्श किया है। उसके अनुसार उर्वशी पुरुष्ता पर यह आरोप लगाती है कि तेरा देवपत्नयों के साथ संसर्ग रहा है, पुरुष्त अगले मन्त्रों मे उसका उत्तर देता है कि नहीं, जब मैं उनके भास आता था तक वे मुक्त से दूर भाग जाती थीं।

### पुरुरमा

सचा यदासु जहतीव्यत्कममानुवीयु मानुवी निवेदे । अप स्म मत् तरसन्ती न भुक्युस्ता प्रत्रसन् रयस्पृक्षी नाहवा : ॥८॥ यदासु मतौँ प्रमृतासु निस्पृक् संक्षोणीमिः क्युभिनं पृङ्कते । ता भातयो न तन्य: शुम्भत स्वा ग्रहवासी न कीडयो दन्दवाना: ।।६।। ् विश्वम या पतन्ती दविद्योव् भरन्ती मे ग्रप्या काम्यामि । जनिष्ठो अपो नयंः सुजातः प्रोवंशी सिस्ते शीर्धमायुः ॥१०॥

- ''<del>जब अपने रूप को बखे</del>रती हुई उन ग्रमानुषी सुन्दरियों के बीच मैं त्रीडाए करता था, तब वेगवती-मृगी के समान तथा रथ मे जुती हुई घोडियो के समान वेडर कर दूर भाग जाती थी। जब मैं मत्य उन ग्रमृताभ्रो के साथ वाणी से तथा कियाओं से सम्पर्क स्थापित करना था तब वे हसियों के समान ग्रपनी तनुर्भों को शोभित करती थी, तथा घोडियो के समान कीडा करती थी मीर दात दिखाती थी । मेरी उर्वशी गिरती हुई विद्युत् के समान चमकती है, उसने मेरे व्यापक मनीरथी की धारण किया हुन्ना है। उससे कर्मशील, नरिहतकारी पुत्र जन्म लेगा तब वह उर्वशी दीर्घ ग्राय प्राप्त करेगी।"

उर्वजी

जित्तव इत्था गोपीथ्याय हि दधाय तत् पुरूरवो म स्रोज । प्रज्ञासं त्वा विदुषी सस्मिन्नहृत् न म प्राज्ञुणोः किमभुग्वदासि ॥११॥ ''हे पुरूरवा, तू भूमि की रक्षा के लिए पैदा हुआ है, भूमि की रक्षा के लिए ही तूने मेरे ग्रन्दर ग्रपना ग्रोज निहित किया है। मुक्त विदुषी ने तुक्ते सब दिन समभाया, पर तुने मेरी वात नहीं सुनी। ग्रब भोग के स्वामित्व से वंचित हुन्ना तू किस मधिकार से बोल रहा है?"

पुरूरवा

कदा सुनुः पितरं जात इच्छाच्चक्रन्नाश्च वर्तयद् विजानन् । को रंपती समनसा वि पूर्योदध यदग्निः स्वशुरेषु वीदयत् ॥१२॥

"कब वह बड़ी आयेगी जब मेरा पुत्र उत्पन्न होगा ग्रीर वह मुफ पिता की चाहना करेगा, मुक्ते पहचान कर कन्दन करता हुआ सा आंसू बहायेगा ! प्रेमयुक्त

६१. उर्वशी से कही हुई ७म मन्त्र की बात पर पुरूरवा कुछ घ्यान नहीं देता, मानों उसने कुछ सुना ही नहीं। षठ मन्त्र मे उसने कहा था कि उबंशी की संखियाँ ग्रब उसके घर नहीं झाती हैं। झब भी वह उन्हीं की बात सीच रहा है तथा उन्हीं के विषय में कह रहा है।

मन बाले हम पति-पत्नी को कौन पृथक् कर सकेगा, जब श्वशुरों के बीच में शिशु रूपी धारिन चमक रहा होगा। """
उसैशी

प्रति बवाणि वर्तयते श्रश्च चक्रन् न ऋन्ददाध्ये शिवार्य । प्रतत् ते हिनवा यत् ते श्रस्मे परेह्यस्तं न हि मूर मापः ॥१३॥

"जब वह ग्रासू बहायेगा तब मैं उसे सान्त्वना दे लूंगी, फिर वह बिलखता हुग्रा कन्दन नहीं करेगा। उसके मगल की मैं चिन्ता कर लूगी। (ग्रौर यदि तुभे बहुत ही परवाह है तो) जो तेरा तेज मुभ में निहित है (वह जब जन्म लेगा) उसे मैं तेरे ही पास भेज दूंगी। जा, तू घर जा। हे मूढ, तू मुभे नहीं पा सकता।"

### पुरूरवा

सुदेवो ग्रद्ध प्रपतेदनावृत् परावतं परमां गन्तवा उ । ग्रथा शयीत निर्कतेरुपस्थेऽधेनं वृका रमसासो ग्रद्धः ॥१४॥

"(यदि तू मेरा कहना नहीं मानती तो) आज यह तेरा सुदेव फिर सौट कर न आने के लिए, महाप्रयाण कर जाने के लिए, किसी ऊंचे स्थान से गिर पड़ेगा और सदा के लिए पृथिवी की गोद में सो जायेगा । तेजी से ऋपटते हुए भेड़िये इसे खा जायेंगे।"

### उर्वशी

पुरूरवो मा मुथा मा प्रयन्तो मा त्वा बृकासो अज्ञिवास उक्षन् । न व स्रोणानि सख्यानि सन्ति सालावृकाणां हृदयान्येता ॥१५॥ यहिरूपाचरं मर्त्येष्ववस रात्रीः शरददचतस्रः । घृतस्य स्तोकं सकृदह्व आक्ष्मां तादेवेदं तातृपाणा चरामि ॥१६॥

"हे पुरूरवा, तू मर मत, किसी ऊचाई से गिर मत, न ही तुभे प्रशिव भेडिये खायें। स्नियो का सख्य ग्रच्छा नहीं होता। इनके हृदय भेड़ियों के हृदय होते हैं। विशेष रूपवती मैं (पतिकुल के) लोगों के बीच में विचरती रही ग्रीर चार वर्ष (तेरे साथ) रात्रियों में रही। उन दिनों जो मैंने थोड़ा सा

७०. श्रयात् चल मेरे ही पास रह । मैं तो उस दिन की प्रतीक्षा मे हूँ, जब पुत्र पैदा होगा और पिता-पिता की रट लगा कर मेरे पास ग्राने के लिए , मचलेगा । श्रोर, तब तो तेरा मुक्त से श्रवग होना श्रोर भी प्रसंभव हो । बाएनगा, क्वोंकि कौन स्वसुर उस खिलौने से शिशु को श्रपने पास से पृथक् करना चाहेगा ।

षृत भक्षण किया था, उसी से तृष्त हुई-हुई मैं जी रही हूँ "।"
पुरुषा

धन्तरिक्षत्रां रजसो विमानीमप शिक्षाम्युर्वशीं वस्टितः। उप त्वारातिः सुकृतस्य तिष्ठान्निवर्तय हृदय तप्यते मे ॥१७॥

"प्रयमे सीन्दर्य से अन्तरिक्ष को पूर्ण करने वाली, रस का निर्माण करने वाली तुम उर्वक्षी को मैं वसिष्ठ (घर बसाने वाला)" सर्वस्य देने को तैयार हूँ। मेरी शुभ कमाई का सब उपहार तेरे चरणों मैं न्यौद्धावर होगा। लौट चल, मेरा हृदय सन्तप्त हो रहा है।"

### उर्वंशी

इति त्वा देवा इम आहुरेंड यथेमेतब् भवसि मृत्युबन्धः । प्रजा ते देवान् हविवा यजाति स्वर्ग उ त्वमपि मादवासे ॥१८॥

"हे इडा के पुत्र पुरूरवा, सब देवजन तेरे विषय मे यही कहते हैं कि तू तो मृत्यु का शिकार होता जा रहा है। (उचित तो यह है कि) तेरी प्रजा इवि द्वारा देवों का यजन करे श्रौर तू भी स्वर्ग मे श्रानन्द भोगे"।"

### विवेचन

ऐतिहासिक पक्ष के ग्रनुसार पुरूरवा एक राजा था, यह इडा का पुत्र होने में ऐड कहलाता है। उर्वशी नाम की ग्रप्सरा से उसने विवाह कर लिया था। उन्हीं का सवाद इस सूक्त में विशात है '। अन्य पक्षों में भी इस सवाद की व्यास्थाए हो सकती हैं।

राजनीतिक दिष्ट में पुरूरवा एक क्षत्रिय राजा है, इडा राष्ट्रभूमि है, जिसका वह पुत्र है, उर्वशी, उसकी पत्नी है । राजा को प्रजा ने इसलिए चुना है

७१. नहीं तो, तेरे भति भोग ने मेरा शरीर ही छुड़ा दिया होता।

७२. वसिष्ठ . समानाना मध्येऽतिशयेन वासियता-सायण । यहा वसिष्ठ निश्चित ही व्यक्तिवाची नाम नहीं है।

७३. ३ थाति मेरे भोग की इच्छा छोडकर तूप्रजा को सन्मार्ग मे प्रवृत्त कर, जिससे तूस्वर्ग का श्रिधकारी वने।

७४. द्रष्टच्यः मागे चद्धृत शतपथ ब्राह्मण ११ ५ १ का कथानक (पृ.१८६)।

७५. पुरूरवा:, पुरु + इ शब्दे । पुरूरवा बहुआ रोरूयते, निरु. १०.४५ । पुरु बहु रौति शब्दायते रूयते स्तूयते वा स पुरूरवा: । जो बहुत सिहनाद करता है, प्रजा को नियमों का उपदेश करता है या प्रजा से बहुत स्तुति पाला है, ऐसा राजा । उर्वशी, उरु + वश कान्ती, बहुत चाही जाने वाली, बहुत प्रिय । प्रथवा उरु + अशूङ् व्याप्ती, बहुत व्याप्त गुर्हों वाली ।

कि वह दस्युमों का हनने कर राज्य की रक्षा तथा उन्नति करे। परन्तु वह अपने कर्तव्य को भूल विलास-परायण हो गया है। अपनी रूपवती पत्नी तथा उसकी सहेलियों के साथ कीडा करने में ही उसका अधिकांश समय व्यतीत होता है। उसके विवाह को चार वर्ष हो चुके हैं। इस समय पत्नी के उदर में गर्म विद्यमात है। तो भी राजा उसे क्षरण भर के लिए भी सपने से प्रथक नहीं करता। पत्नी उसे बहुत समकाती है, अनुनय-विनय करती है, पर सब ब्यर्थ होता है। यह अवस्था देख वह घर छोड़ चली जाती है। पतिगृह के बाद नारी का दूसरा अवलम्ब पितृगृह ही होता है, अतः वह पितृगृह चली गयी है ऐसा सहज ही अनुमान किया जा सकता है। पुरूरवा भी उसके पास जा पहुँचता है ग्रौर उसने घर लौट चलने का ग्राग्रह करता है। वह उसे उसका राज्य-रक्षा का कर्तव्य स्मरण कराती है, यह भी कहती है कि तेरा मोज मेरे उदर मे विद्यमान है, ऐसे समय मेरा पृथक् रहना ही उचित है, पर पुरूरवा नही मानता। वह हर प्रकार से उर्वशी को मनाने का प्रयत्न करता है, पर उर्वेशी नहीं मानती । अन्त में वह पर्वत से गिरकर आत्महत्या कर लेने की घमकी देता है। पर उर्वशी समभदार है, वह उमे शिक्षा देती हे-कि स्त्रियों के मोह में रहने से कोई लाभ नहीं है। इस समय तुम्हारे साथ रहने से न मेरा कल्याए है, न तुम्हारा कल्याए है, न प्रजा का कल्याए। है। जाग्री, तुम राज्य-सचालन मे मन लगाग्री ग्रीर प्रजा को सन्मार्ग मे प्रवृत्त करो । पूत्रोत्पत्ति के पश्चात् यथासमय मैं तुम्हारे समीप भ्राऊगी । तब तुम उत्सव रचना, जितना चाहे पुत्र को गोद खिलाना और स्नेह पूर्वक मेरे साथ मिलकर प्रजानुरजन करना।

सारे संवाद मे एक स्वाभाविकता है, कामाभिभूत मनुष्य के हृदय का सहज चित्रण है, भौर नारी की दूरविशता, बुद्धिमता एव कर्तथ्योन्मुखता का उज्ज्वल परिचय है। गृहस्थ-जीवन का एक ऐसा उपन्यास इसमे चित्रित है, जिसकी पुनः पुनः ग्रावृत्ति होती रहती है। गाईस्थ्य-धर्म एव राजनीति दोनों का सुन्दर ग्रन्थन इसमे विद्यमान है। देशों के इतिहास में भनेक विलासी राजा होते रहे हैं तथा भविष्य में भी मानव की इस दुर्बलता के उदाहरण मिलते ही रहेगे। उन सबके लिए यह वैदिक संवाद मार्गदर्शक धिद्यद्दीप के रूप में जगमगा रहा है।

निरुक्त मे पुरूरवा तथा उर्वशी मध्यमस्थानीय देवतात्रो में पठित हैं। . स्कन्द स्वामी श्रपनी टीका मे ऐतिहासिक पक्ष दिखाकर फिर नित्य पक्ष

उर्वशी ग्रप्सराः; उरु ग्रभ्यश्नुते, उरुभ्यामश्नुते, उरुवी वशोऽस्याः, निरु ५.४७ । इडा = पृथिवी, नि १. १ ।

प्रदक्षित करते हुए कहते हैं कि कुछ के मत में उर्वशी विद्युत् तथा पुरुष्ता वायुं हैं । स्वामी दयानन्द विभिन्न प्रकरणों में उर्वशी से यज्ञिक्षया. दीप्ति, बहुंबशकर्जी प्रज्ञा, वाणी एवं विद्या मर्थ गृहीत करते हैं । पुरुष्ता से एक स्थान पर उन्होंने यज्ञ मर्थ मिप्रेत माना है, मन्यत्र विद्वान् मर्थ भी लिया है । मैक्समूलर से कचनानुसार यह संवाद वेद की उन पुरावृत्त कथाओं में से एक है, जो उद्या तथा सूर्य के सम्बन्ध पर प्रकाश डालती हैं। गोल्डस्टुकर का मत है कि उर्वशी छाया हुमा प्रातःकालीन कुहरा है, जो सूर्य रूपी पुरुष्ता के ज्ञाते ही मन्तर्यान हो जाता है । विभिन्न क्षेत्रों में सवाद को घटाने के लिए निम्न प्रकार की कल्पनाए भी की जा सकती हैं।

ग्रातमा पुरूरवा है, देह (तनू) उर्वशी है। ग्रातमा चार वर्ष इसका भोग करता है। बाल्य, कौमार, यौवन तथा वार्धक्य मनुष्य-जीवन की ये चार अवस्थाए ही च।र वर्ष है। इसके उपरान्त देह ग्रात्मा को छोड चली जाती है। तव ग्रात्मा पुन. देह की प्राप्ति के लिए प्रार्थना करता है "।

भूपित पुरूरवा है, भू उर्वशी है। भूपित यदि भू की रक्षा न कर उसके भोग मे सलग्न रहता है तो भू उसके पास से चली जाती है, खिन जाती है। फिर भूपित कितना ही उसे ग्रपने समीप ग्राने के लिए कहे, वह नहीं ग्राती।

हलधर (कृषक) पुरूरवा है, भूमि उर्वशी है। वह भूमि का कर्षस् करता है, उसमे हल चलाता है। पर जब वीजवपन हो जाता है, तब भूमि

७६ मत्र च नित्यपक्षे केचिद् उर्वशी विद्युद् वायु. पुरूरवा इति मन्यन्ते । निरु. ५. १३ का भाष्य । नैरुक्तपक्षे मध्यमस्थान स्तनयित्नुलक्षणाया वाचोऽ- चिष्ठात्री या देवता तामाह, निरु ११३६ का भाष्य । पुरूरवा मध्मम-स्थान । विज्ञायते हि वायु प्राण एव पुरूरवा इति, निरु. १०.४६ का भाष्य ।

७७. कमशः द्रष्टव्य यजु ४.२,१५.११, ऋग् ४४१.१६ (प्रज्ञा, बास्गी); तथा ७.३३.११ के भाष्य । प्रस्तुत सवाद-सूक्त का भाष्य स्वामी दयानन्द ने नहीं किया है।

७६. ऋमशः द्रष्टव्य-यजु ५.२ तथा ऋग् १.३१.४ के भाष्य ।

७६, द्रष्टव्य. इस सूक्त के श्रन्त में ग्रिफिथ की टिप्पणी।

दुलतीयः कस्य तूनं कतमस्यामृताना मनामहे चारु देवस्य नाम ।
 को नो मह्या श्रदितको पुनर्दात् पितर च दृशेयं मातर- च ।।

कहरी है कि ग्रम मेरा कर्षण मत करना, नहीं तो बोगा हुआ बीज नक्ष्ट हो जाने का भग्न है। किर जब पुत्रीत्पिल हो जाती है, परिपक्ष फसल कट बाली है, तब हलकर को पुनः उसका कर्षण करने तथा नयी कलल के लिए बीज वपन करने का ग्रांकिकार प्राप्त हो जाता है।

क्षितिज से नीचे वर्तमान बाह्यमुहूर्त का सूर्य पुरूरवा है, उवा उर्वशी है। बार बड़ी वह उसके साथ रहता है, फिर उवा उसे एकाकी छौड़ भाग आती है 1 सूर्य भी उसे ग्राकाश में खोजता फिरता है ग्रीर सायंकाल में सन्ध्वा के रूप में स्थित उसे पाकर ग्रपने साथ रहने का ग्राग्रह करता है। पर यह कहती है कि ग्रहोरात्र रूपी शिशु की उत्पत्ति के पश्चात् ही मैं तुक्त से मिलूंगी। किर ग्रमले दिन उन दोनो का मिलन होता है।

मेच पुरुरवा है, विद्युत् उर्वशी है। वर्षा ऋतु के चार पक्ष ही बार वर्ष हैं, जिनमें दोनो साथ रहते हैं। उसके पश्चात् भी प्राकाश में छुट-पुट मेच तो रहते हैं, पर विद्युत् दिखाई नहीं देती। शीत ऋतु की वर्षा में पुन. दोनो का साक्षात्कार होता है, तथा मेघ उसे अपने साथ रहने के लिए कहता है, परन्तु बहु इसके लिए सैयार नहीं होती। अगली वर्षा ऋतु में ही पुन: दोनों का समामम हो पाता है।

पर्जन्य पुरूरवा है, पृथिवी उर्वशी है। वर्षा ऋतु मे ये दोनो साथ रहते हैं तथा पर्जन्य के रेतस् को पृथिवी गर्म में धारण करती है। वर्षा के ध्रनन्तर दोनो पृथक् हो जाते है। पृथिवी के गर्भ में स्थित जल से निर्भर, स्रोत धादि शिशुओं की उत्पत्ति होती है। तत्पश्चात् ग्रामामी सवत्सर में पुन दोनों का मिसन हो जाता है।

उत्तरसंहिता-काल मे इस सवाद के कथानक को पर्याप्त ग्रतिरजित रूप दे दिया गया है। शतपथ ब्रह्माण में कथा इस प्रकार है--

दश्. तुलनीय: अपोषा अनस: सरत् सिपष्टादह बिभ्युषी। नियत् सीं शिष्टनथद् वृषा।। ऋग्४३०.१०, अर्थात् जब वृष। सूर्यं ने उषा को अतिशय भोग से शिथिल किया तब उसका रथ भी टूट-फूट गया और वह उससे भाग निकली।

<sup>.....</sup> and when Urvashi says that s'e is gone away and Pururavas calls himself Vasishtha or the brightest, it is the same Dawn flying away from the embrace of the rising Sun. (B.G. Tilak: The Arctic Home in the Vadas, 1956, Tilak Bros Poona, P 224,).

"उर्वशी एक श्रष्सरा भी, वह इंडा के पुत्र पुरूरवा को चाहने लगी। उसे पाकर वह बोली, एक तो मेरी इच्छा न होने पर आप मुक्तमे रितपरायशा न हो, दूसरे मैं भापको कभी नग्न न देखें, यह हम स्त्रियौ का उपचार है। बहु इसके समीप रहने लगी तथा इससे गर्भवती हो गयी। जब उसे पुरूरवा के पास रहते चिरकाल हो गया तब गन्धर्व परस्पर कहने लगे कि इस उर्वशी ने बहुत समय तक मनुष्यों के मध्य निवास कर लिया है, ऐसा उपाय करो जिससे यह पुन हमारे बीच लौट आये । उर्वशी के शयन के निकट एक मेची दो बच्ची संहित बधी रहती थी। गन्धर्व उनमे से एक बच्चा ले भागे। वह बोली जैसे भवीर भीर विजन देश में चौर धनादि हर लेते हैं, वैसे ये मेरे पुत्र को हर लिये जा रहे हैं। गन्धर्व दूसरे बच्चे को भी लेचले। पून वह वैसे ही भिल्लायी । तत्र पुरूरवा बोला, जहां में हूँ वह स्थान स्रवीर और विजन कैसे कहला सकता है। यह कहकर वह नग्न ही उनके पीछे भागा। गन्धर्वी ने विद्युत् चमका दी, जिसके प्रकाश में उर्वशी ने पूरूरवा को नग्न देख लिया । तब वह 'फिर मैं ग्राऊगी' ऐसा कह वहा से तिरोहित हो गयी। पुरूरवा शौकसन्तप्त हो कुरुक्षेत्र के निकट विचरण करने लगा । घूमता-घूमता कमलमण्डित सरोवर के पास श्राया । वहा श्रप्सराए बलाख होकर तैर रही थी । पुरूरवा को पहचान कर उर्वशी वोली, यह वही मनुष्य है जिसके साथ मैं रहती थी। तब वे इसके समक्ष माविर्भृत हुई। इसने भी उर्वशी को पहचान लिया तथा 'हये जाये मनसा तिष्ठ घोरें भ्रादि ऋग्वेद के सूक्त से इनका परंस्पर सवाद हुआ। अन्त में उर्वशी के हृदय मे दया उपजी। उसने कहा संवत्सरतमी रात्रि को श्राप भावे, तब म्राप मेरे साथ एक रात्रि शयन कर सकेंगे भ्रीर भ्राप के एक पुत्र भी उत्पन्न होगा । वह सबस्सरतमी रात्रि को हिरण्यनिर्मित गृह में भ्राया । उर्वेशी ने कहा, प्रात:काल गन्धर्व ग्रापको वर मागमे की कहेगे । आप यह दर मांगना कि मैं तुममें से ही एक हो जाऊं। उसने यही वर माग लिया। गन्धर्व बोले, मनुष्यों में अग्नि की वह यजिया तनू नहीं है, जिससे यज्ञ करके यह हम में से एक हो सके। अत. उन्होंने इसे स्थाली मे रख कर अग्नि दिया और कहा कि इससे यज्ञ करके आप हममें से एक होंगें। वह अपन को तथा कुमार को सेकर चला। ग्ररण्य मे ही ग्राग्निको रख मैं फिर ग्राऊगा यह कह कुमार के साथ ग्राम को ग्रा गया। वह अग्नि ग्रहबत्य हो गया और वह स्थाली शमी हो गयी। वह पुन. गन्धवीं के पास भ्राया। उन्होंने कहा एक-संबरसर-चातुष्प्रांच्य भोदन पकाची और इसी ग्रह्बस्य की तीन-तीन समिधाएं लेकर उन्हें घृताक्त कर समिद्वती तथा जुतकती

महमाशों से समिदाधान करो। उससे जो अधिन जिनत होशा वह यही होगा। पुनः वे बोले, यह परोक्षवत् हैं, आप अश्वस्य की लकड़ी की उत्तरारिएए बनायें तथा शमी की लकड़ी की अधरारिए, इन दोनों का मन्यन करे। उससे जो ग्रान जिनत होगा वहीं यह होगा। पुन. वे बोले, यह भी परोक्षवत् हैं, आप ग्रंश्वत्य की लकड़ी की उत्तरारिए तथा ग्रश्वत्थ की ही लकड़ी की अधरारिए बनाये, इससे जो ग्रान उत्पन्न होगा वहीं यह होगा। इसने भश्वत्थ की ही लकड़ी की उत्तरारिए तथा ग्रधरारिए बना कर अग्निमन्यन किया। इससे यज्ञ कर पुरूरवा गन्धवों में से एक हो गया। इसलिए उत्तरा-रिए तथा अधरारिए तथा अधरारिए उत्तरा-रिए तथा अधरारिए दोनो ग्रश्वत्थ की ही बनावे। इससे जो ग्रान उत्पन्न होगा उससे यज्ञ करके यजमान गन्धवों में से ही एक हो जायेगा ।

यह व्यान देने योग्य है कि ऋग्वेद की मूल कथा से शत्यथ की यह कथा कितनी भिन्न हो गयी है। मूल में पुरूरवा को नग्न न देखने की शर्त होना, सम्या के समीप मेखी व मेखशिशुग्रो का बंधा रहना, गन्धवों द्वारा शिशुओं को ले भागना, पुरूरवा का खिन्त हो कुरुक्षेत्र के निकट विचरण करना, कुरुक्तित्र के सरोबर में उर्वशी का सिख्यों सिहत बत्तख बनकर तरना, सबत्सरतमी रात्रि को इकट्ठे शयन करना, पुत्रोत्पत्ति होना, गन्धवों से वर माँगना, श्रश्वत्य की उत्तरारारण बना ग्रान्न उत्पन्न कर यज्ञ करना ग्रादि कुछ नहीं है। यह सब शहपयकार की अपनी कल्पना है।

यही कथा भागवतपुरास में इस रूप मैं विस्ति है— "मित्र और वहरा के बाप से स्वर्ग की अप्सरा उवंशी मर्स्यलोक को प्राप्त हो राजा पुरूरवा के वर आयी। राजा से उसने कहा कि आप मेरे ये दो उरएाक (मेषशिशु) न्यास रख लें, मेरा भोजन केवल घृत रहे और आप मेरे निकट कभी विवस्त्र न हो। यह आपको स्वीकार हो तो मैं आपके साथ कुछ काल निवास करूं। राजा के स्वीकार कर लेने पर उवंशी सुखपूर्वक निवास करने लगी। बहुत दिनों के प्रचात् इन्द्र ने अपना भवन उवंशी से रहित देख गन्धवों को आजा दी कि सर्यलोक से उवंशी को ले आओ । गन्धवं उवंशी के प्रतिकृत दोनों उरएाक ले भागे। पुरूरवा उन्हें बचाने के लिए नग्न ही उनके पीछे दौड़ा। विद्युत्प्रकाश में पुरूरवा को नग्न देख उवंशी अन्तर्धान हो गयी। अन्त में उसने कुरक्षेत्र की सरस्वती नदी में स्नान करती हुई संखियों के साथ उवंशी को देखा। दोनों में वार्तालाप हुआ। उवंशी ने कहा कि एक वषं के अन्त में एक दात्रि आप मेरे साथ वास करेंगे और अन्य पुत्र भी आपको होंगे, इस समय आप लीट जाए।

**<sup>5</sup>२.० शतः ११.५.१** 

पुरूरवा लौट आया तथा प्रविध की प्रतीक्षा करता रहा। एक वर्ष के अन्त में उर्वशी कायी। दोनों दम्पती स्नेहसहित एक रात्रि सहवास के सुख से परम सुझी हुए। उर्वशी ने कहा आप गन्धवों की स्तुति की जिए, वे मुक्तको आपके लिए देंगे। गन्धवं राजा की स्तुति से प्रसन्न हो उसे एक अग्नि-स्थाली देकर चले गये। वह उसी को उर्वशी समक्ष उसे लिये-लिये वन मे चूमने लगा। फिर वन मे ही उसे रखकर चला आया। लौटने पर उसने अग्निस्थाली के स्थान पर शमीगर्भस्य अश्वत्य बृक्ष को देखा। उस वृक्ष की एक अधरारणि बनायी और उत्तरारिण स्वय बनकर दोनो का मन्धन किया। उससे अग्नि उत्पन्न हुआ जो नेता मे अनेक यहां का कारण बना। की

महाभारत की कथा का निम्न रूप है-- "चन्द्रमा ने बृहस्पति की पहनी तारा को हर लिया था। उस समय तारा के गर्भ से चन्द्र को एक पुत्र हुआ, जिसका नाम बुध रखा गया। बुध का विवाह राजपुत्री इला के साथ हुन्ना। इला के गर्भ से बुध को पुरूरवा नामक एक पुत्र उत्पन्न हुआ। पुरूरवा अतिविद्वान् श्रौर नानाविध सद्गुणो मे विभूषित थे। उर्वशी ने ब्रह्माशाय से मर्त्यलोक मे जन्म लिया। एक दिन वह ग्रप्सरा राजा पुरूरवा के निकट पहुची और बोली कि यदि आप मेरी इन चारो बातो का पालन करेगे तो मैं श्रापको वर सकती हूं। मै स्रापको नग्न कभी न देखूँ, मेरी इच्छा हो तभी आप मुक्तसे मैंथुन करे, दो मेष शयन के समीप सदा बधे रहे और मैं केबल शृत का एक काल ग्राहार करूँ। जब तक ग्राप इन चार बातो का पालन करेगे तभी तक मैं धापके पास रहुँगी। उसका उल्लघन करने पर मैं उसी समय प्रापको छोड स्वस्थान को चली जाऊँगी। राजा ने इन बातो को मान कर विवाह किया और ६१ वर्ष तक सुखपूर्वक रहे। एक दिन गन्धर्व उर्वशी के शापमोचन के लिए दोनों मेष खोलकर ले चले। राजा नग्न ही उनकी श्रोर दौड़े। राजा को नग्नावस्था में केखने से उर्वशी का शाप छूट गया और वह स्वर्ग को चली गयी। इस समय गन्धर्वो ने भी मेष छोड दिये। राजा उर्वशी-वियोग से नितान्त भ्रधीर हो इधर-उघर घूमने लगे। एक बार कुरुक्षेत्र के भन्तर्गत प्लक्ष तीर्घ मे हेमबती पुष्करिणी क किनारे उन्हें उर्वेशी पुन: दिस्तायी पडी । राजा उसे देख बहुत विलाप करने लगे । इस पर उर्वशी ने कहा, मुक्ते झापसे वर्भ है, एक वर्ष बाद अनेक पुत्र उत्पन्न होगे, जिन्हें लेकर , श्रापके निकट म्राऊँगी ग्रीर केवल एक रात्रि रहूंगी। तब राजा-प्रसन्न हो अपने नगर को चला गंयां । एक वर्ष बीतने पर उर्वकी पुनः आयी भीर राजा

पर: भा० पु० ६. १३

उसके साथ एक रात्रि रहा। पीछे स्वर्ग में उर्वज्ञी के गर्म से आयु, अमावसु, विश्वायु, श्रुतायु, स्टायु, वनायु और शतायु ये सात पुत्र उत्पन्न हुए। ""

गौनक इस कथानक को इस प्रकार दिखाते हैं—"प्राचीन काल में उर्वशी नाम की अप्सरा राजा पुरूरवों के पास उससे कुछ वचन लेकर रही तथा उसके साथ ग्रहस्थधमं का पालन करने लगी। इन्द्र को उन दोनों के साथ रहने से ईच्या हुई तथा उसने अपने पार्वस्थ वज्र से कहा कि यदि तुम मेरा श्रिय चाहों तो इन दोनों की प्रीति भंग करों। वज्र ने भी तथास्तु कह अपनी माया से उनकी प्रीति को भंग कर दिया। तब उससे विहीन हुआ राजा उन्मत्त के समान फिरने लगा। घूमते-घूमते उसने एक सरोवर में उर्वशी को पाँच सुन्दर सखियों से घिरी हुई देखा। उसे उसने पुन: अपने पास आने के लिए कहा, पर वह राजा से वोली, आज तुम यहा मुक्ते प्राप्त नहीं कर सकते, पुन तुम मुक्ते स्वर्ग में प्राप्त करोंगे। दोनों के इस उत्तर-प्रत्युत्तर को यास्क ने संबाद माना है, किन्तु शौनक ने इसे इतिहास कहा है। ""

अन्यत्र, बायुपुरागा, मन्स्यपुरागा, विष्णुपुरागा, देवी भागवत पुराण, विकामीवंशीय नाटक ग्रादि मे भी कम-ग्रविक ग्रन्तर के साथ यह कथानक मिलता है । इस प्रकार हम देखते है कि ऋग्वेद के पुरूरवा-उर्वशी-संवाद को लेकर ही विभिन्न ग्रन्थकारों ने उसे अपना-अपना रग दे दिया है, जिन सब मे मूलतत्त्व एक ही है।

## सरमा और पिएयों का स बाद

ऋग्वेद, दशम मण्डल के १०८ वें सूक्त में सरमा तथा पिएयों का सबाद है, जिसमें ११ ऋचाए हैं। अनुक्रमणी के अनुसार ११ वी के अतिरिक्त बिषम सख्या की ऋचाए पिएयों द्वारा सरमा को कही गई है, तथा सम संख्या की ऋचाएं एव ११ वी ऋचा सरमा पिएयों को कहती है। यास्क ने निरुक्त में प्रथम ऋचा के भाष्य में आख्यानबादियों का पक्ष दिखातें हुए कहा है कि इन्द्र द्वारा प्रेरित देवणुनी सरमा ने ग्रसुर पिएयों से सवाद किया ऐसा आख्यान हैं । सायण ने इस सुक्त पर यह इतिहास लिखा है—''इन्द्र

**८४. महा भा, हरिवंश, अ० २५, २६** 

६५. वृ. दे ७. १४७-१५३

द्धरः द्वष्टव्यः वायु पु०, ६१, मत्स्य पु० २४ विष्णु पु० ४. ६, देवी भाः ११३।

५७. देवजुनी इन्द्रेश प्रहिता पशिभिरसुरै: समूदे इत्याख्यानम् । निरु. ११.२२

के पुरोहित कृहस्पित की गौजों को वल नामक ग्रसुर के योद्धा पिण ग्रसुरों ने खुरा कर गुफा में खिपा लिया। तब कृहस्पित द्वारा प्रेरित इन्द्र ने गौओ की खोज के लिए देवजुनी सरमा को भेजा। वह विशाल नदी को पार कर वल के नगर में पहुँची तथा उसने गुफ्त स्थान में निहित उन गौग्रों को देखा। इसी बीच में पिणयों ने यह वृत्तान्त जान इससे मैंत्री करने के लिए सवाद किया।" ऋग् १.६२.३ के भाष्य में भी सायण ने एतद्विषयक इतिहास दिया है, पर उसमें कुछ ग्रन्तर हैं। वहा लिक्का है कि जब इन्द्र सरमा को गौग्रों की खोज के लिए भेजने लगे तो उसने यह शर्त रखी कि यदि मेरी सन्तान को उन गौग्रों का क्षीरादि भोज्य दोगे तभी मैं जाऊंगी । इन्द्र ने इस शर्त को स्वीकार कर लिया। तव सरमा ने जाकर गौए किस स्थान पर हैं यह जान लिया तथा लौट कर इन्द्र से निवेदन कर दिया। इन्द्र ने उस ग्रसुर का संहार कर गौएं प्राप्त कर ली।

शौनक द्वारा प्रस्तुत इतिहास इससे भी भिन्न है। वह लिखता है-"पिश नामक श्रसुर थे। वे इन्द्र की गौए चुरा ले गये तथा प्रयत्नपूर्वक उन्हे खिषा दिया। बृहस्पति ने देख लिया तथा इन्द्र को सूचित कर दिया। सब इन्द्र ने सरमा को उनके पास दूती के रूप में भेजा। पिशायों ने उसे देख कर पूछा-हे कल्याणी, तुम कहा से ब्रा रही हो, तुम किसकी हो, तुम्हारा यहा क्या कार्य है ? तब सरमा ने उनसे कहा कि मै इन्द्र की दूती के रूप में विचरण कर रही हूँ, तुम्हें तथा तुम्हारे गोष्ठ को भीर इन्द्र की गौभों को खोज रही हूँ, क्यों कि इन्द्र उनके सम्बन्ध में पूछ रहे हैं। उसे इन्द्र की दूती जान पापी श्रसुर चहने लगे-हे सरमा, 'तुम जाश्रो मत, यही हमारी बहिन बन कर रही। हम तुम्हे भी गौत्रों का भाग देंगे, हमारा ब्रहित मत करो । तब सरमा ने कहा-मैं न तुम्हारी बहिन बनना चाहती हूँ, न घन चाहती हूँ, किन्तु उन गौग्रों का दूध पीना चाहती हूँ, जिन्हें तुमने छिपाया हुआ है। इस पर असुरो ने दूध लाकर दे दिया। उसने भी स्वभाव से विवश होकर तथा लालच के कारण ग्रसुरो का दिया दूध पी लिया, जो भ्रतिशय सभजनीय, हुद्य तथा बल एव पुष्टि को देने बाला था। फिर वह शतयोजन विस्तार वाली रसा को तैर गयी, जिसके दूसरे पार उनका सुदुर्जय पुर था। इन्द्र ने सरमा से पूछा तुमने गौन्नों को देखा या नहीं ? उसने श्रमुरों के दूध के प्रभाव से इन्द्र को नकारात्मक उत्तर

दयः सायता ने इसके प्रमासा रूप में निम्न क्चम उक्षृत किया है—'तथा च शाट्शाचनकम् । श्रशादिनीं ते सरमे प्रजां करोमि या नो गा जन्वविन्द इति ।"

दे दिया। तब इन्द्र ने कृद्ध हो उसे लात मारी, जिससे उसके पेट से दूध निकल पड़ा और वह भयोद्धिग्न हो पुन: पणियों के पास दौड़ी चली गयी। इन्द्र भी रबारूढ़ हो उसके पदिचन्हों का अनुसरण करता हुआ जा पहुँचा और पणियों का वध कर गौओं को वापिस ले आया"। "

वेद से कथानक लेकर ब्राह्मण ग्रन्थ, पुराण ग्रादि के लेखक उसमें अपनी कल्पना का मिश्रण कर उसे रोचक रूप देने का प्रयत्न करते हैं। ऐसा ही उपर्युक्त कथाग्रो में भी हुग्रा है। वस्तुन सूक्त मे ऐसा कोई संकेत नहीं है, जिससे सरमा पर लालच करने, ग्रपनी सन्तान सारमेथों को दूध देने की शर्त रखने या स्वय दूध के लोभ में विश्वासघात करने का ग्रारोप लगाया जा सके । सूक्त में सरमा का जो चिरत्र चित्रित हुग्रा है वह सर्वधा निष्कलक, निश्कल तथा दूतकर्म का उज्ज्वल ग्रादर्श है। उसे भय भी दिखाया जाता है, प्रलोभन भी दिया जाता है, पर वह कर्तब्य से विचलित नहीं होती। अस्तु, ग्रव हम सवाद को देखते है।

परिए

किमिच्छन्ती सरमा प्रेवमानड् दूरे ह्याध्वा जगुरि परार्चः । कास्मे हितिः का परितक्त्यासीत् कथं रसाया ग्रतरः पयांसि ॥१॥

"क्या चाहती हुई सरमा इस स्थान पर ग्रायी है? यहा ग्राने का मार्म बहुत लम्बा है। बहुत चलने के पश्चात् ही कोई पहुँच सकता है। हे सरमा, हम में तेरा क्या प्रयोजन निहित है? तेरी चाल र क्या थी? तूने नदी के जलों को कैसे पार किया?"

**८. इ० दे० ८. २४−३६** 

ह०. ऋग् १. ६२ ६ मे ये शब्द आये है "इन्द्रस्याङ्गिरसा चेष्टी विदत् सरमा तनयाय घासिम्" ग्रर्थात् इन्द्र भौर अगिरसो की इष्टि में सरमा ने सन्तान के लिए ग्रन्न प्राप्त किया। सायगा ने इष्टि का अर्थ प्रेषगा किया है। परन्तु इस मन्त्राश से यह सिद्ध नहीं होता कि सरमा ने सन्तान को अन्न देने की शतं रखी थी। इन्द्र ने उसके ग्रादशं दूतकर्म से प्रसन्न हो पुरस्कारस्वरूप उसकी सन्तान के लिए ग्रन्न या द्ध दिया, यही ग्रर्थ ग्रहण करना उचित है। सायण ने प्रमाण में जो शाट्यायन का वचन उद्धृत किया है उससे भी यही पुष्ट होता है (इष्टक्य: टिप्पग्री ।

६१. परितक्म्या—चोल या रात्रि, निष्ठ ११. २५ । तेरी चाल क्या थी, या मार्ग में रात्रि कैसी बीती ।

#### सरमा

इन्द्रस्य दूतीरिषिता चरामि मह इच्छन्ती पणयो निधीन् वः। अतिष्कदो भियसा तस आवत् तथा रसाया अतरं पर्यासि ॥२॥

"हे पिएयो, मैं इन्द्र की दूती हूँ, उससे भेजी हुई विचर रही हूँ। तुम ओ इन्द्र की महान् निषियां लूट कर लाये हो, उन्हें चाहती हूं। आक्रमण के भय से जल भी मेरी रक्षा में तत्पर हो गया। इस प्रकार नदी के जलों को मैंने पार कर लिया।"

#### पिष

कोष्टिङ्क्टन्द्रः सरमे का वृशीका यस्येदं दूतीरसर पराकात्। आ च गच्छान्मित्रमेना दघाम अथा गवां गोपतिनीं भवाति ॥३॥

"हे सरमा, इन्द्र कैंसा है, क्या उसके लक्षण हैं, जिसकी दूती बन कर तू दूर से यहा भ्रायी है ? क्या ही भ्रच्छा हो यदि यह सरमा हममें ही भ्रा मिले, इसे हम भ्रपना मित्र बना ले भ्रौर यह भी हमारी गौभ्रों की स्वामिनी बन जाए।"

#### सरमा

नाह तं वेद दम्य दभत् स यस्येद दूतीरसरं पराकात्। न तं गृहन्ति स्रवतो गभीरा हता इन्द्रेण पणयः शयध्वे ॥४॥

"जिस इन्द्र की दूती बन मैं दूर से ग्रायी हूं, मैं उसे पराजेय नहीं समभती, उल्टा वहीं ग्रन्यों को पराजित करने वाला है। गम्भीर से गम्भीर निदयां भी उसे रोक नहीं सकती। हे पिएयो, द्रन्द्र से मारे जाकर तुम भूमि पर सो जाओंगे।"

### पणि

इमा गावः सरमे या ऐच्छः परि दिवो अन्तान् सुमगे पतन्ती । कस्त एना अवसृजादयुष्वी उतास्माकमायुषा सन्ति तिग्मा ॥१॥

"देख, हे सरमा, ये गौए हैं, जिनकी खोज मे तू झाकाश के एक छोर से दूसरे छोर तक मारी-मारी फिरी है। भला कौन इन्हें बिना युद्ध किए यो आसानी से तेरे लिए छोड़ देगा ? और हमारे आयुध भी बड़े तीक्ष्ण हैं।" सरमा

असेन्या व: पषयो वचांसि-अनिषव्यास्तन्वः सन्तु पापीः । प्राथृष्टो व एतवा प्रस्तु पन्था बृहस्पतिवै उभया न मृडात् ॥६॥

'हे पिस्तियो, तुम्हारे ये वचन हमारी सेनाझों के सामने व्यर्थ सिद्ध होगे। भले ही तुम्हारे पापी शरीरो पर बाणों का प्रभाव न होता हो, भीर भले ही तुम तक पहुचने का रास्ता परिचित न हो, दोनो ही दशाम्रों मे बृहस्पति तुम्हे चैन नहीं लेने देगा।''

श्रयं निधिः सरमे अदिबुध्नो गोभिरक्वेभिबंसुमिन्यूं छः । रक्षन्ति तं पणयो ये सुगोपा रेकु पदमलकमा जगन्य ॥७॥

"हे सरमा, गौत्रो, घोडो तथा म्रन्य ऐश्वयों से भरा हुम्रा यह खजाना हमने पहाड के भ्रन्दर रहता से बन्द किया हुम्रा है। पिए उसकी रक्षा कर रहे हैं, जो बड़े कुशल रक्षक है। म्रत व्यर्थ ही तू इस शकाकुल स्थान पर भ्रायी है।" सरमा

एह गमन्नृषयः सोमज्ञिता ग्रयास्यो ग्रङ्गिरसो नवग्वाः । त एतमूर्वं विभजन्त गोनामथैतद् वचः पणयो वमन्नित्।।ऽ।।

"हे पिएयो, सोमपान मे तीक्स्पीकृत ग्रयास्य तथा नवग्व ग्रिगिरस ऋषि यहा ग्रायेगे । वे गौग्रो के इस बाड़े को स्रोल डालेगे । अत श्रच्छा यही है कि तुम इन शेखी भरे वचनो का परित्याग कर दो ।"

पणि

एवा च त्वं सरम आजगन्य प्रवाधिता सहसा वैध्येन । त्वसारं त्वा कृषयं सा पुनर्गा घप ते गवां सुभगे भजाम ॥६॥

ंहे सरमा, प्रतीत होता है कि देवों के बल से बाधित होकर तुम्के यहा आना पड़ा है। ग्रा, हम तुभे भ्रपनी बहिन बना लेते हैं, तू लौटकर न जा, कुछ गौए हम तुभे भी दे देगे।"

#### सरमा

नाहं वेद भ्रातृत्वं नो स्वसृत्विमिन्द्रो विदुरिङ्गरसम्ब घोराः । गोकामा ने अञ्झवयन् यवायमपात इत पणयो वरीयः ॥१०॥ दूरिमत पणयो वरीय उद् गावो यस्तु मिनतीऋ तेन । बृहस्पतिर्या अविन्विभिगृहाः सोमौ ग्रावाण ऋषयम्य विश्राः ॥११॥

"न मैं भाईपना जानती हूं, न बहिनपना । यह सब इन्द्र जाने और धोर अगिरस जानें । मुसे तो उन्होंने गौधों की कामना से भेजा है, इसी लिए मैं बायी हूं । श्रतः हे पणियो, तुम्हारा भला इसी में है कि (गौओं को छौड़कर) 'यहा से दूर कहीं भाग जाशी । हां, हे पणियो, तुम दूर चले जाशी । गौए सत्य का शब्द करती हुई बाहरं निकल पड़ें । इन्हें बृहस्पति ने, सोम ने, ग्राबाशों ने तथा विश्व ऋषियों ने समस्तों पा ही लिया है ।"

यहा सवाद समान्त होता है। आगे का इतिवृत्त यद्यपि इस सूक्त से नहीं कहा गया है, तो भी ऋग्वेद के अन्य सूक्त से हमे जात होता है। सरमा परिएयों से हुआ अपना समय वार्ताकाप इन्द्र को सुना देती है। इन्द्र बृहस्पति, अगिरस आदि को साथ लेकर जाता है तथा गौन्नों की गुफा को विदीए। कर, पणिष्ठों को परास्त कर गौए वापिस ले आता है— तुम उस बनी महान् इन्द्र के लिए आघोष्मीय सामगान करों जिसकी सहायता से हमारे पूर्व पितर अगिरसों ने गौन्नों को प्राप्त कर लिया। बृहस्पति ने पवत की गुफा को तोड फोड डाला गौन्नों को पा लिया गौंओं के साथ साथ सब नरों ने हषद्विन की। हे इन्द्र विजयप्रयाण के लिए इच्छुक नवग्व तथा दशग्व सप्त विप्रो (अगिरसो) को साथ लेकर तूने गौंआ को घेरने वाले पनत को तथा परिएयों के सरदार वल को शब्दपुवक विदीण कर दिया

### विवेचन

इस सूक्त पर एतिहासिक दृष्टिकोरा प्रारम्भ मे दिखाया जा चुका है। अब भ्रय पक्षो म क्या क्या व्याख्याए हो सकती है यह देखने । राजनीतिक दृष्टि से इस कथानक में इन्द्र राजा है गौए राष्ट की घेनु ब्रादि सम्पत्ति या ऐश्वय की प्रतीक है पिए। कृपण शत्रुजन है जो उन गौग्रो को लूट न जाते है तथा उनका उपयोग किसी दूसरे के लिए नहीं होने देते। इसी लिए वेद मे पश्चियों के हृदय को मृदु करने तथा उन्हे ानशील बनाने की प्राथना मिलती है। ऐसी अवस्था मे राजा का परम कतव्य है कि वह उन चुरायी हुई गौन्नो का पता लगाये तथा उन्हे प्रजा के हिताथ पुन प्राप्त करे। वह सरमा को दूती बना कर भेजता है। निरुक्त मंइस सवात के प्रथम मन्त्र की टीका मे दुर्गीचार्य न सरमा का प्रथ वार्गी किया है। सरमा ग्रीर सरस्वती समानाथक है दोनो ही गत्यथक मृ धातु से बने है। तो राजा पिएायों के पास किसी सन्देशहर द्वारा अपनी वागी को पहुचाता है। वह सन्देशहर इतना वाक्कुशल है कि लक्षणा का प्राश्रय ले उस साक्षात् वाणी (सरमा) कह दिया गया है। सरमा को सन्देशहर्ती समऋ तो राजदूत का काय नारी भी कर सकती है यह भी इससे सूचित होता है। पिता दूती सरमा को भय दिखा कर, प्रलोभन दे कर, सभी उपायों से बद्दा में करना चाहते हैं पर वह उनकी बातों में नहीं माती। इससे राजाम्रो के दूत दूतिया किन गुणो वाले हों इस पर भी इस सूक्त से प्रकाश

६२ ऋग १६२२-४

१३ ग्रदित्सन्त चिदाघृणे पूषन् दानध्य चोदयः। परोक्तिद् विम्नदामन ॥ ऋग्६४३३

पड़ता है। यहा सरमा को झित दीर्घ पथ पार करना पड़ा है, विशाल नदी को तैरना पड़ा है, पर वह इन संकटो से विचलित नहीं होती। स्वयं कर्तव्य पर छढ़ रहती है तथा पिएयों को भी उनका कर्तव्य सुक्ताती है। पिएयों से गौएं खीन लाने मे बहस्पित, श्रंगिरस, श्रयास्य तथा अन्य विप्र ऋषि राजा के सहायक होते हैं। बृहस्पित राजा का पुरोहित है, पुरोहित इस धर्म में कि बह सेनापित बन कर आगे-आगे चलता है। "हे बृहस्पित, तू रथ पर बैठ कर चारों श्रोर जा, राक्षसों का वघ कर, शत्रुओं को दूर धकेल दे, सेनाओं का भंजन करता हुआ, रिपुओं को युद्ध से जीतता हुआ हमारे रथों की रक्षा कर," यह बृहस्पित का चरित्र है। ग्रागरस तेजस्वी वीर योद्धा हैं, जो ग्रगारों के समान दहकने वाले हैं, मानो अग्नि के पुत्र हों। ये ही नवग्व तथा दशम्व भी कहलाते हैं, क्योंकि वर्ष में नौ-नौ या दस-दस महीने युद्ध करते हैं। ध्रियास्य इनका श्रयसी है, जो किसी से हराया नहीं जा सकता। ध्राजा के सहायकों में विप्र ऋषि अर्थात् झानी बाह्मण भी हैं। एव क्षात्रबल श्रीर बाह्म-बल दोनों का समन्वय विद्यमान होने से विजय निश्चत है। ध्रा

गो शब्द भूमि का वाची भी हैं । यह भी हो सकता है कि किसी तरह राष्ट्र ने अवैधरूप से हमारे देश की गौएं अर्थात् भूमिया इस्तगत कर ली है और उसके आगे रोक लगा दी है, तथा सीमा पर अपनी रक्षक सेना नियुक्त कर दी है, जिससे उसे पुन. पाना कठिन हो गया है। शशुओं ने वह भूमि हर कर ऐसी अधिकार में कर रखी है मानों अदि की गुहा में खिपा दी हो। तब भी हमारे इन्द्र का कर्तव्य हैं कि वह सरमा अर्थात् अपनी वास्ती को शशुओं के

६४. ऋग् १०.१०३.४

६५. ग्रंगारेष्वगिराः, निरु ३.१७। ते ग्रग्नेः परिजन्निरे, ऋगु १०.६२.५।

६६. यतः वर्षा के तीन या दो महीने युद्ध के लिए वर्जित है। सायण के अनुसार जो नौ महीने यज्ञ करते हैं वे नवग्व तथा जो दस महीने यज्ञ करते हैं वे दशग्व हैं। युद्ध को भी एक यज्ञ मानें तो यहां सायए। की व्याख्या पूर्णतः संगत हो जाती है।

१७. "यासः प्रयत्नः तत्साध्यो यास्यः, न यास्योऽयास्यः, युद्धक्षपैः प्रतत्नैः साधियतुमशक्य इत्यर्थः"-ऋग् १.६२.७ पर सायस्थाध्यः।

हत. यत्र ब्रह्म च च क्षत्रं च सम्यञ्ची चरतः सह । त लोकं पुष्य प्रज्ञेषं यत्र देवाः सहागिनना ।। यजु २०.२५

६६. नि० १.१।

पास पहुँचाये कि तुम हमारी भूमि हमें लौटा दो, नहीं तो युद्ध होगा और हमारे बीर सैनिकों के आगे तुम पराजय स्वीकार करने के लिए बाध्य होगे। फिर भी यदि शत्रु न माने तब अपने बृहस्पति, अयास्य और अंगिरसों को लेकर उनसे युद्ध करे तथा अपनी भूमि को पुन: प्राप्त करे।

ग्रथवा पणि रात्रि का अन्धकार हो सकते है। दिन मे प्रात से साय तक सूर्य की गौए निर्वाध विचरती है। परन्तु श्रचानक रात्रिचर तमोरूप पणि उन्हें पकड़ ले जाते हैं तथा अपने कारागार मे या पर्वत की गुफा मे बन्द कर देते हैं। तब सूर्य अपनी दूती सन्ध्या रूपी सरमा को भेजता है, जो अस्ताचल की गुफाओं में छिपायी हुई उन गौओं को देख लेती है। फिर सूर्य तथा उसके महारथी रात्रि के अन्धकार का, पणियों की गिरिगुहा का, भेदन कर देते हैं। तब सन्ध्या रूपिणी सरमा उषा का परिधान पहन सूर्य की गौओं को अपने साथ लिए हुए आविर्भूत होती है, जिसके पीछे-पीछे विजयोल्लास से रक्ताभ सूर्यदेव रथा रूढ़ हुए प्राची के क्षितिज में प्रकट होते हैं।

१००. स इन्द्रो भूत्वा तपित मध्यतो दिवम्, ग्रथर्व १३.३.१३ । ग्रथ यः स इन्द्रोऽसी स ग्रादित्यः, शत. ५ ४ ३.२

१०१. सर्वेऽपि रश्मयो गाव उच्यन्ते । निरु. २.७

१०२. तुसनीय: "Sarama. is said to have pursued and recovered the Cows stolen by the Panis: Which has been

सर्वन सूर्य की गौद्रों या किरिलों के चुराय जाने का प्रक्रियाय है उसका निस्तेज हो जाना। शीत ऋतु में सूर्य की किरिलों मन्द तेज वाली हो जाली हैं, शीतौत्मित के भौगीलिक कारण ही पिए हैं, जो उनका तेज हर लेते हैं। प्राकाश में मृगशीर्षनक्षत्र के समीप क्वान मक्षत्रपुञ्ज है, यह कुतिया ही देवसुनी सरमा है। याजकल दिसम्बर से लेकर अप्रैल तक यह रात्रि के आकाश में दिखाई देती है। यही इन्द्र की दूती है। इसे बड़ा लम्बा आकाशमार्ग तय करना पड़ता है। वलते-चलते यह आकाशगंगा के पास पहुँचती है। यही रसा या नदी है, जिसके जलों को यह पार करती है। यह साधारण नदी नहीं, किन्तु ज्योतिर्विदो के अनुसार पद्मों कोस विस्तार वाली है। तभी तो पिए आक्ष्य प्रकट करते हैं कि सरमा ने इसे कैंमे पार कर लिया। देवसुनी सरमा इस नदी को वसन्त मे पार करती है। उसके अनन्तर सूर्य शीसोत्पत्ति के भौगोलिक कारणों को पराजित कर देता है तथा सूर्य की गौन्नों में पुनः तेज या जाता है।

श्रपनी निरुक्तटीका मे दुर्गाचार्य तथा स्कन्द स्वामी इस सूक्त के प्रथम मन्त्र की व्याख्या में लिखते हैं कि ''नै रुक्त पक्ष मे सरमा माध्यमिका वाक् है। चिरकालीन श्रनावृष्टि के पश्चात् कभी श्रचानक विद्युद्वाणी का गर्जन सुन मनुष्य कहता है कि हे सरमा, तुम यहा कैसे श्रा पहुँची'' श्रादि। इस पक्ष में रसा श्रन्तरिक्ष-भदी है<sup>१०३</sup>।

ग्रघ्यात्मपक्ष में आत्मा इन्द्र है, गौए ग्रात्मिक प्रकाश की किरएों है। ग्रात्म्रा इन किरएों से शरीर की सब क्रियाग्नों को प्रकाशित करना चाहता है। पर ग्रसद्विचार रूप पणि इन ग्रन्तःप्रकाश की किरणो

supposed to mean that Sarama is the Down who recovers the rays of the Sun that have been carried away by night. " ऋग् १-६२-३ पर ग्रिफिथ की टिपणी। "Sarama, crossing the waters to find out the Cows stolen by Panis, is similarly the Dawn bringing with her the rays of the morning. (B. G. Tilak: The Arctic Home in the Vedas, 1956, Poona P. 223).

१०३. बाब्यक्षे तु चिरकालीनवृष्टिब्युपरमे कदाचिदिभिनवभेषसंप्लवे सहसैव स्तनियत्नु मुपश्रुत्य कृत इयं माध्यिमका वाक् चिरेणागतेति विस्मितस्ता-मसूयित्रव बवीति किभिच्छन्ती सरमा इति ( दुर्ग निरु. ११.२५ का भाष्य) । अन्तरबृष्ट्या पीडिती नदन्तं स्तनिवत्नुमुपश्रुत्य साधूयं मन्त्रदृगाह (स्कन्द, वहीं) ।

को पकड़ कर मुक्त में बन्द कर लेते हैं, जिसका परिणाम यह होता है कि शरीर इनके भालोक से वंचित हो जाता है। तब म्रास्मा श्रपनी म्रान्तरिक दिव्य वाशी रूप सरमा को दूती बना कर उनके पास मेजता है। इन असद् विचारों के लोक तथा प्रात्मलोक में बहुत बड़ा ग्रन्तर है, वही बीच की विस्तीर्ण नदी है, जिसे पार कर वह ग्रसद् विदारों के पास पहुँचती है। वह दिव्यवाणी गर्ज कर कहती है कि तुम इन ग्रन्त:प्रकाश की गौग्रों को छोड दो । चिरकाल तक दोनों में कहासुमी होती रहती है। ग्रसद्-विचार चाहते है कि यह दिव्यवाणी हमारे पक्ष की हो जाये । अनेक बार ऐसा होता भी है। पर उचित यही है कि मनुष्य ग्रन्सर्वागी रूप सरमा को पशियो के वश न होने दे, तभी आत्मा की चुराई हुई गौएं पुन प्राप्त हो सकती हैं। इन नौशो को पुन प्राप्त कर लेने में भ्रात्मा के जो सहायक है उनमे एक बृहस्पति है, यह बुद्धि है। द्सरे श्रणिरस हैं, ये मन की तेओमयी वृत्तियां हैं, जिनसे मनुष्य के अन्दर साहस, महत्त्वाकाक्षा, आदर्शवादिता आदि गुण आते है। ग्र<mark>यास्य प्रार</mark>ग है<sup>र॰ ।</sup> ग्रन्य विप्र ऋषि शरीरस्थ ज्ञानेन्द्रिया हैं<sup>र॰ ४</sup>। इस प्रकार प्रत्येक मनुष्य, प्रत्येक ग्रात्मा, ग्रपनी ग्रन्तवांगी को दूती बंनाकर तथा बुद्धि, मन, प्राण, ज्ञानेन्द्रिय म्नादि को सहायक बना कर भ्रपनी चोरित भ्रम्त:-प्रकाश की गौग्रो को पुन प्राप्त कर सकता है।

इस प्रसग में इस कथानक की श्री अरविन्दकृत श्रष्ट्यात्मपरक व्याक्या भी उल्लेखनीय है। उन्होंने यद्यपि विशेष रूप से इस सूक्त की व्याक्या नहीं लिखी है, तो भी इससे सम्बन्ध कई श्रन्य सूक्तों को लिया है तथा इस कथानक के प्रत्येक पार्श्व एवं प्रत्येक पात्र पर विशद विचार किया है। उनका कथन है कि बाह्य प्रतीकों द्वारा रहस्यमय ग्रान्तरिक ग्रर्थ को सूचित करका ही वेद का लक्ष्य है। उनकी व्याक्यानुसार इन्द्र प्रकाशमय या दिव्य मन है, जो ग्रितमानस लोक स्व का ग्रिवपित है, गौए दिव्य उपा या दिव्य सूर्य की किरणों या ज्योतिया हैं। पिण इन किरणों के या श्राष्ट्यात्मक प्रकाश के शत्रु हैं, ये वे शक्तिया हैं जो जीवन की उन सामान्य ग्रप्रकाशमान इन्द्रियिक या श्रे की ग्रीष्टिशात्री हैं जिनका मूल ग्रन्वकारमय ग्रवचेतन भौतिक सत्ता में होता है, न कि दिव्य मन मे। ये पिण मनुष्य के स्वः ग्रर्थात् ग्रतिमानस उच्च लोक के प्रति श्रारोहण करने के मार्ग में ग्राकर खड़े हो जाते हैं तथा ग्राष्ट्यात्मिक

१०४. एतमु ( प्राराम् ) एव ग्रयास्य मन्यन्ते, ग्रास्याद यदयते । छा. २. १ २. १२

१०५. सप्त ऋषयः प्रतिहिताः शरीरे, । यजु ३४. ४५

प्रकाश की प्राप्ति का विरोध करते हैं। सरमा ग्रन्तर्ज्ञान (Intuition) है, यह बह शक्ति है जो पराचेतन सत्य (Superconscient Truth) से भवतीर्श होकर बायी है तथा उस प्रकाश तक ले जाती है जो हमारे अन्दर अवचेतन (Subconscient) में छिपा पड़ा है। ग्रन्तर्ज्ञान की शक्ति दिव्य मन के सामने इसकी अग्रदूती के रूप में आविभूत होती है। इसी के द्वारा वह प्रकाश को मुक्त कराता तथा उस प्रचुर सम्पत्ति को ग्रधिगत कराता है जो पिएयो के दुर्गद्वारो के पीछे चट्टान के अन्दर छिपी पड़ी है। अगिरस ऋषि दिव्य अग्नि की प्रसरण-सील ज्योतिया हैं। ये दिव्य ज्वाला की जाज्वस्थमान ग्रवियो से पूर्णतम होते है, स्रोर इस लिए कारागार में बन्द प्रकाश को मुक्त करने में तथा स्रति-मानस (विज्ञानमय) ज्ञान को उत्पन्न करने में समर्थ होते है। बृहस्पति सर्जन-कारी भ्रन्तर्वाणी का अधिपति है। भ्रयास्य वह है जो सत्य में से उत्पन्न होने बाले सात सिरो के महान् विचार (सप्तशीष्णीं घी) को पाता है तथा इन्द्र के लिए स्त्रुतिमन्त्रों का गान करता है। ये बृहस्पति तथा अयास्य श्रागिरसों मे से ही एक है। दिव्य मन (इन्द्र) इन सबकी सहायता से अवचेतन मन मे छिपी प्रकाश की गौन्नों को प्राप्त करने में समर्थ तथा अतिमानस लोक स्वः के अपने ऊर्घारोहण में सफल होता है' ।

उपर्युक्त कुछ वैदिक सवादों की परीक्षा कर यह दर्शने का यत्न किया गया है कि वेद सवाद-शैली द्वारा किस प्रकार विविध रहस्यों का प्रतिपादन करते हैं। यह कहना कठिन है कि विविध सवादों की यहां जो व्याख्याएं की गयी हैं वे ही अन्तिम हैं, तो भी इससे विचार की दिशा अवदय हमारे सामने आ गयी है। अवशिष्ट सवादों पर भी इसी पद्धति से विचार कर उनके अन्तर्गिभत आशय तक पहुंचा जा सकता है।

१०६. विस्तृत व्याख्या के लिए द्रष्टव्य-श्री ग्रग्विन्द. 'ग्रान दि वेद' भाग १ ग्रध्याय १५-२४।

#### पञ्चम ग्रध्याय

# प्रश्नोत्तरात्मक शैली

शिक्षा मे प्रश्नोत्तर-सेली विशेष महत्त्व रखती है। ब्राह्मण-ग्रन्थ, ग्रारण्यक, उपनिषद्, महाभारत ग्रादि उत्तरकालीन साहित्य मे यह शैली पर्याप्त पल्लवित हुई है। प्राचीन काल में शिष्य गुरु से जो प्रदन करते थे तथा गुरु उनका जो उत्तर देते थे उन्हीं से कई शास्त्र या शास्त्रों के विशेष प्रकरण बन गये हैं। कभी-कभी ये प्रश्नोत्तर शिष्य-गुरुग्रों में जिज्ञासा-शान्ति के निमित्त किये गये प्रक्नोत्तरों से विपरीत विद्वानों में एक-दूसरे को विजित करने की इच्छा से या परस्पर परीक्षा लेने के लिए होते थे। शतपथ ब्राह्मण का वह प्रकरण प्रसिद्ध है, जिसमें कई विद्वान तथा विद्षियों ने याज्ञवल्क्य ऋषि को पराजित करने की भावना से प्रश्न किये हैं, तथा याज्ञवल्क्य सबका यत्रोचित उत्तर देते गये है। यह प्रकरण बाह्य साहित्य का तथा वृहदारण्यकोपनिषद् के रूप मे उपनिषत्साहित्य का भी एक अमूल्य रत्न समभा जाता हैं। उपनिषदों में एक उपनिषद् का नाम ही प्रश्नोपनिषद् है, जिसमे छः शिष्यो ने ग्राचार्य पिष्पलाद से प्रश्न किये है तथा उनसे उनके समुचित उत्तर प्राप्त किये हैं। केनोपनिषद् भी एक प्रदन ये ही प्रारम्भ होती है। इसी प्रकार मुण्डकोपनिषद् मे झौनक विनीत भाव से महर्षि ग्रगिरा के उपसन्त हो प्रश्न करता हैं कि ऐसी कौनसी वस्तु है, जिस एक के जान लेने से सब कुछ विज्ञात हो जाता है। अंगिरा शौनक के इस प्रक्न का उत्तर देते हैं। ग्रन्य उपनिषदों में भी प्रक्लोत्तर पाये जाते हैं। महाभारत का रोचक झान प्रश्नोत्तरों में ही है। पतजलि के महा-भाष्य में भी यही शैली प्रपनायी गई है।

प्रश्नोत्तर शैली के प्रथम दर्शन हम वेदो में पाते हैं। चारो ही वेदो में न्यूनाधिक प्रश्नोत्तर मिलते हैं, यद्यपि सामवेद में कठिनाई से एक-दो प्रसंग ही ऐसे हैं। यद्यपि वेदो के विपुल परिमाण को देखते हुए इन प्रश्नोत्तरों की सख्या स्वल्प ही है, तो भी इनमें इस कला का चरमोत्कर्ष प्राप्त होता है। वैदिक साहित्य में प्रश्नोत्तरों को ब्रह्मोद्य भी कहते हैं। शुक्ल यजुर्वेद का ब्रह्मोद्य प्रकरण वैदिक साहित्य में प्रश्नोत्तरों है। अब हम कमशः वेदों के प्रश्नोत्तरों पर इंटिए ति करते हैं।

१. शत १४.६.१-६, वृ० उ० ३.१-६

### ऋग्वेद के प्रश्तोलर

ऋग्वेद मे जो प्रमुख प्रकात्तर उपलब्ध होते हैं, वे नीचे दिये जा रहे हैं। सोम के मद का क्या प्रभाव है ?

किमस्य मदे किम्बस्य पीताबिन्द्रः किमस्य सस्ये चकार।
रंगा वा ये निचदि कि ते ग्रस्य पुरा विविद्रे किमु नूतनासः।।
सबस्य मदे सद्वस्य पीताबिन्द्रः सदस्य सस्ये चकार।
रंगा वा ये निवदि सत्ते ग्रस्य पुरा विविद्रे सद्दु नूतनासः।।

ऋग् ६.२७.१,२

प्रक्रन-सोम के मद में इन्द्र ने क्या किया? सोम का पान कर क्या किया? सोम से संख्य स्थापित कर क्या किया? इसकी संगति में जो पुराने स्तोता थे उन्होंने प्राचीन काल में क्या प्राप्त किया था? नूतन स्तोता क्या प्राप्त करते हैं?

उत्तर—सोम के मद में इन्द्र ने सत् किया, सोम का पान कर सत् किया, सोम से सख्य स्थापित कर सत् किया। इसकी सगति मे जो पुराने स्तोना थे उन्होंने प्राचीन काल में सत् प्राप्त किया था, नूतन स्तोता भी सत् प्राप्त करते हैं।

मैंदिक सोमरस-पान के प्रभाव की भाकी इस प्रकरण में मिलती है। भौतिक रूप में यह सोम सोमलता का रस है जो बुद्धि को बढ़ाता तथा ग्राचरण को निर्मल करता हैं, भीर ग्रान्तरिक रूप में दिव्य ब्रह्मानन्द-रस (Devine Beatitude) । इन्द्र मनुष्य का ग्रात्मा है। सोम-पान से मनुष्य का जीवन सत्-मय हो जाता हैं; उसकी प्रत्येक इच्छा, उसका प्रत्येक कार्य, उसका प्रत्येक वचन सत् होता है। न केवल वह स्वय सत् हो जाता है, किन्तु उसकी समित में रहने वाले अन्य भी उससे प्रभावित होकर सत् जीवन से युक्त हो जाते हैं।

ऋग् १०.५६ में एक प्रश्न है, जिसका उत्तर यदापि वहा नहीं दिया भया है, तो भी ५.५६ में अन्यत्र मिल जाता है।

श्रम्ब, सूर्व, उबाएं, निरुषां कितनी है ?

करवन्त्रयः कति सूर्यासः करवुषासः करवु स्विदायः।

स्तेपस्थिलं वः दितरो क्यावि पुच्छामि वः कवयो विद्वते कन् ।।

ऋग् १०. स्ट. १८

R. Soma is rhe Lord of the wine of delight, the wine of immortality. Shri Aurobindo: On the Veda. 1956. P.405.

एक एकाम्निबंहुधा समित्व एकः सूर्यो विश्वमनुप्रभूतः। एकवोषाः सर्वेभिदं विभाति एकं वा इद विवभूव सर्वम् ॥

ऋग् ५. ५५,-२

प्रदन-कितनी ग्रग्निया है ? कितने सूर्य है, कितनी उषाएं हैं, कितनी निदया हैं ? हे पितृजनो, हे किवयो, मै ग्रापसे स्पर्धावश नहीं कह रहा हूँ, किन्तु ज्ञानवृद्धि के लिए पूछता हूँ।

उत्तर-एक ही अभिन बहुत रूपो मे प्रदीप्त है। एक ही सूर्य विश्व में अनुस्यूत है। एक ही उषा इस सबको भासित करती है। एक ही ब्रह्म इस सब जगत् में व्याप्त है।

देखने में हमे अनेक अग्निया प्रतीत होती है, कोई यज्ञाग्नि है, कोई वाड-वाग्नि है, कोई जाठराग्नि है, कोई वैद्युताग्नि है। किन्तु अग्निरूप से वे सब एक ही हैं। सूर्य भी अनेक प्रतीत होते हैं। द्वादश आदित्य तो वैदिक साहित्य मे विख्ति हैं ही। उसके अतिरिक्त प्रतिदिन ही नवीन सूर्य ने जन्म लिया है, ऐसा लगता है। पर वस्तुत सूर्यात्मना सब एक ही हैं। एक ही सूर्य बारह राशियों के भेद मे बारह प्रकार का हो जाता है। नववधू के समान नित्य प्रकाश की साडी पहन कर जो उषा आती है, वह भी एक ही है, हमें प्रतीति भले ही यह होती हो कि प्रतिदिन की उषा भिन्न है। निदया (आप) किन्नी हैं, इसका उत्तर उक्त ऋचा मे नहीं आया है, तो भी समका जा सकता है कि नदी भी एक ही है। जो गगा, यमुना आदि विभिन्न घाराए दिण्टगोचर होती है, इनमे एक ही जल की आत्मा प्रवाहित हो रही है। मन्त्र हार अन्त मे उप-संहार करता है कि इसी प्रकार ब्रह्माण्ड मे ब्रह्म भी एक ही है। नाना देव रखक में अरो के समान या तने मे शाखाओं के समान उसी एक देव में आत-प्रोत है। प्रसिद्ध पुरुषसूक्त में एक प्रश्नोत्तर इस प्रकार है—

परम पुरुष के मुख, बाहु, जांघें, पर क्या हैं?

यत् पुरुष व्यवषुः कतिचा व्यकत्पयन्।
मुक्तं किमस्य कौ बाह्र का ऊरू पादा उच्येते ।।
बाह्यणोऽस्य मुक्तमासीद् बाह्र राजन्यः कृतः।
ऊरू तदस्य यव् वैदयः पद्भ्यां झूदो झलायत ।।

ऋग् १०. ६०, ११, १२

पदन-सृष्टि के आदि में जब देवजनो ते पुरुष परमेश्वर को हृदय में अधिरात् किया तब उन्होंने कितने रूपों में उसकी कल्पना की । इसका मुख

३. तस्मिन्द्धयन्ते य उ के च देवा वृक्षस्य स्कन्धः परित इव शाखाः। प्रयर्व १०. ७. ३८

क्या था, भुजाएं कीम सी थीं, ऊठ तथा पैर कौन से थे ?

उत्तर-बाह्यसा इसका मुख था, क्षत्रिय मुजाए बने, वैस्य ऊरु थे भीर पैरों मे शूद्र ने जन्म लिया।

परमेश्वर निराकार-निरवयंव है। पर उसके चिन्तन के लिए उपासक उसके ग्रगों की कल्पना कर लेता है। ब्राह्मण को वह इसका मुख या इसके मुख से उत्पन्न हुआ कल्पित करता है। ब्राह्मण तथा मुख मे कई समानताए हैं। ब्राह्मण ज्ञान का प्रतिनिधि है, वह समाज मे ज्ञान-विज्ञान का प्रसार करता है, वैसे ही मुख भी जानेन्द्रियो द्वारा ज्ञान का केन्द्र बना हुआ है तथा उसका उपदेश भी करता है। ब्राह्मण के समान मुख भी अपरि-यही होता है। सारे शरीर को हम उत्तमोत्तम वस्त्री से अलकृत करते हैं, पर मुक्त नग्न ही रहता है। मुख जो कुछ भोज्य या पेय ग्रहण करना है, वह " ग्रन्य धर्मो के पोषमा के लिए उदर में पहुचा देता है। एव समाज में बाह्यमा के गुणों से उपासकों ने परमेश्बर की मुख-शक्ति का धनुमान किया। क्षत्रियो से उसकी मुजाओ की शक्ति को कल्पित किया। क्षत्रिय तथा भुजाएं दोनों ही रक्षक हैं। एव परमेश्वर मे रक्षा की शक्ति क्षत्रियों के समान है ऐसा उन्होंने विचार किया। ऊरु मध्यमाग के प्रतिनिधि हैं, यह इससे स्पष्ट हे कि अवर्वेद में ऊरु के स्थान पर 'मध्यं' पाठ है। उदर श्रामाशय में सब द्रव्यो का सग्रह करता है, जैसे वैश्य सग्रहशील होता है। वैश्य व्यापारार्थ यातायात भी करता है, जो शरीर में अरु का कार्य है। एव वैश्यों से उपासकों ने परमेश्वर के ऊरु या मध्यागों की शक्ति को समभा। समाज में शुद्र परम पुरुष के चरणों से उत्पन्न हुआ है, ऐसी उन्होंने कल्पना की। वरण सारे शरीर के सेवक हैं, शरीर का प्रत्येक श्रग अपने भ्रानन्द के लिए चरगीं के यान पर ग्रारूढ हो जहा चाहे भ्रमशा करता है। परमेश्वर मे भी सेवा की शक्ति ऐसी ही अद्भुत है। उसका प्रत्येक कार्य परार्थ है, स्वार्थ के लिए कुछ नही।

कुमार को और उसके रथ को किसने बनाया?

कः कुमारमञ्जनवद् रथं को निरवर्तयत् । कः स्वित् तदय नो सूयादनुदेयी यथाभवत् ॥ यथा भवदनुदेयी ततो श्रयमजायतः । पुरस्ताद् सूच्न श्राततः पद्मान्निरयणं कृतम् ॥

ऋम् १०.१३५.५,६

४. श्रथर्व १६. ६. ६.

प्रदत-किसने कुमार को जन्म दिया है, किसने इसके रथ को रचा है ? कौन श्राज हमें यह बतायेगा कि यह श्रनुदेशी कैसे हुआ। ?

उत्तर-जब यह अनुदेयी हुन्ना उससे पूर्व जन्म ले चुका था। पहले इसका सिर फैला, पश्चात् यह सारा बाहर निकल श्राया।

कुमार (म्रात्मा) ने जनम लिया है, वह शारीर रूपी रथ पर बैठ कर म्राया है। उसके विषय में प्रश्न है कि वह अनुदेयी कैसे हुआ। अनुदेयी का अर्थ है एक की गोदी से दूसरे की गोदी में देने योग्य। जब तक कुमार माता के उदर में रहता है तब तक वह अनुदेयी नही होता, अनुदेयी जन्म के पश्चात् होता है। जन्म की प्रक्रिया बताते हुए कहा है कि पहले सिर बाहर आता है, पश्चात् सम्पूर्ण शरीर निकल आता है। प्रसूतितन्त्र के अनुसार भी स्वस्थ जन्म मे यही कम रहता है।

इन प्रश्नोत्तरों के म्रितिरक्त ऋग्वेद १.१६४ की ऋचा ३४ तथा ३५ भी प्रश्नोत्तरात्मक हैं। ये यजुर्वेद के ब्रह्मोद्य प्रकरण (भ्रघ्याय २३) में भी आती है, जिस सम्पूर्ण प्रकरण को सभी हम यजुर्वेद के प्रश्नोत्तरों में ले रहे है। श्रत. ये वही व्याख्यात की जायेंगी।

ऋग्वेद मे कुछ प्रसग ऐसे भी है जहा प्रश्न तो उठाया गया है, किन्सु उसका उत्तर स्वय न देकर पाठकों के विचार के लिए छोड़ दिया गया है। शिक्षा-शास्त्र में यह भी शिक्षाण की एक पद्धित है। प्रश्न उठा कर उसका उत्तर न दे उसके समाधान तथा अनुसन्धान के लिए शिष्य मे उत्सुकता जनित करने मे शिष्य की बुद्धि का विकास होता है। ऐसा एक प्रसग निम्नलिखित है।

ऋग्वेद के विश्कर्मा-सूक्त में सृष्टि की उत्पत्ति कैंमे हुई इस पर विचार करते हुए प्रश्न किया है—

## द्यावापृथिवी किस वृक्ष से रचे गये?

कि स्विवासीविध्वानसारम्भणं कतमत् स्वित् कथासीत्। यतो मूर्मि जनयम् विश्वकर्मा वि खामौर्णोन्महिना विश्ववक्षाः।। कि स्विव् वनं क उ स वृक्ष झास यतो खावापृथिवी निष्टतक्षुः। मनीषिर्णो मनसा पृष्ठतेषु तव् यदध्यतिष्ठव् भूवनानि धारयम्।। ऋग् १०.५१.२,४

प्रक्रन-वह ग्रधिष्ठान कौन सा था, वह उपादान क्या था, भौर किस रूप का था, जहा, जिस पर तथा जहा से विश्वद्रष्टा विश्वकर्मा ने ग्रपनी महिमा से भूमि एवं द्युलोक को उत्पन्न किया? वह बन कौन सा था तथा वह वृक्ष कौन सा था, जिससे जगत्त्रष्टाओं ने द्यादा-पृथिवी को गढ-छील कर बनाया? हे मनीषिद्रो, ग्रपने मन से पूछो। सह भी पूछो कि वह कीन था जो भुवनो को धारण किये हुए उनका ग्राधिष्ठातृत्व कर रहा वा ?

. उत्तर-ग्रद्वैतवादी इन प्रक्रनो के यह उत्तर देते है कि परमेक्बर से भिन्न कोई उपादान कारण नहीं था। परमेक्बर ने स्ययं प्रपने अन्दर से जगत् को उत्पन्न किया। स्वयं वही वन था, वही वृक्ष था, जिससे चावापृथिकी रचे गये हैं। किन्तु नैतवादी प्रकृति को उपादान कारण एवं वन तथा वृक्ष मानते हैं। परमेक्बर को सृष्टचुत्पत्ति के लिए आधार की ग्रावश्यकता नहीं है, अत. उसने बिना ही ग्राधिष्ठान के सब जगत् की रचना की है, यह उभयपक्ष मे समान है।

कहीं-कही ऐसा भी है कि मनुष्य स्वय से ही प्रश्न करता है, तथा विचारोपरान्त स्वय ही उसका उत्तर देता है। ऐसा एक दृष्टान्त शुनःशेप के सुक्त मे उपलब्ध होता है।

## मुक्ति के लिए किसे स्मरण करें?

कस्य नूनं कतमस्यामृतानां मनामहे चारु देवस्य नाम । को नो मह्या अदितये पुनर्घात् पितरं च बुशेयं मातरं च ॥ भ्रानेव्य प्रवमस्यामृतानां मनामहे चारु देवस्य नाम । स नो मह्या ब्रदितये पुनर्दात् पितरं च बुशेय मातरं च ॥

ऋग् १ २४१, र

प्रदन-अमर देवों में से हम किस देव के सुन्दर रूप का स्मरण करे ? कौन हमें महती मुक्ति की प्राप्ति के लिए पुन: जन्म देगा, जिससे हम पिता और माता के दर्शन करेगे ?

उत्तर-श्रमर देवो मे से हम श्रग्निदेव के सुन्दर नाम का स्मरण करें। वहीं हमें महती मुक्ति की प्राप्ति के लिए पुन: जन्म देगा, जिससे हम पिता भौर माता के दर्शन करेंगे।

ये उद्गार सांसारिक पाशों से बद्ध मनुष्य (श्रुनःशेप) की भीर से प्रकट किये गये हैं । वह जन्म अपर्याप्त देख बहु मुक्ति के प्रयास के लिए पुनर्जन्म पाना चाह रहा है। तदर्थ इसी सूक्त में प्रथम वह भागि को स्मराह करता है, फिर सविता, यम और विस्ता को ।

५. खुन:शेप की कक्षा के लिए द्रब्टब्य. ऐ. बा. धक्याम ३३ ।

## यजुर्वेद के प्रश्नोत्तर

यजुर्वेद का प्रसिद्ध ब्रह्मोद्य प्रकरण वाजसनेयि संहिता के ग्रव्वमेध - प्रसग में ग्रध्याय २३ की कण्डिका ४५ से ६२ तक है। कर्मकाण्डिक विनियोगा- नुसार ये प्रवनोत्तर ग्रव्वमेघ यज्ञ मे परस्पर ऋत्विजों के बीच होते हैं, कण्डिका ४५-४८ होता-ग्रध्वर्यु के, ४६, ५२ ब्रह्मा-उद्गाता के, ५३-५६ पुनः होता-ग्रध्वर्यु के, ५७-६० पुनः ब्रह्मा-उद्गाता के, तथा ६१, ६२ यजमान-ग्रध्वर्यु के बीच । विनियोग से स्वतन्त्र होकर विचार करे तो ये प्रवनोत्तर सभी के लिए हैं तथा बेद इस शैली के द्वारा सम्बद्ध विषयों का ज्ञान दे रहा हैं । यजुर्भाष्य मे इन प्रवनोत्तरों पर उवट, महीधर तथा स्वामी दयानन्द के व्याख्यान उपलब्ध हैं। उवट तथा महीधर के व्याख्यान प्रायः एक से ही है। स्वामी दयानन्द की व्याख्या कई स्थलों पर भिन्न है। हम इन भाष्यकारों से तथा इतर वैदिक साहित्य से मार्ग-दर्शन प्राप्त कर ग्रधिकतर स्वतन्त्र व्याख्याए प्रस्तुत कर रहे हैं, जिनमें कुछ प्रश्नोत्तरों को विभिन्न क्षेत्रों मे घटाने का भी प्रयत्न किया गया है।

## कौन एकाकी चलता रहता है?

कः स्थिदेकाकी चरित क उ स्विज्जायते पुनः कि स्थिद्धिमस्य भेषजं कि वावपनं महृत्।। सूर्य एकाकी चरित चन्द्रमा जायते पुनः अग्निहिमस्य भेषजं भूमिरावपन महत्।। यजु २३. ४४, ४६

प्रदन—कौन एकाकी चलता रहता है ? पुन कौन जन्म लेता है ? हिम का भीषच क्या है ? विशाल भन्नागार कौन सा है ?

उत्तर - सूर्य एकाकी चलता रहता है। चन्द्रमा पुनः जन्म लेता है। ग्रंगिन हिम का ग्रोषघ है। भूमि विशाल ग्रन्नागार है।

ससार में सभी भ्रापने साथी-संगियों के साथ मिलकर यात्रा किया करते हैं। मृग मृगों के साथ चलते हैं, गौए गौद्यों के साथ चलती है, पक्षी भी पंक्सिबद्ध हो विहार करते हैं, चन्द्रमा भी सितारों के साथ रहता है, मनुष्य

६. बद्धपि कण्डिका ६-१२ भी प्रश्नोत्तरात्मक ही हैं, पर ये कण्डिका ४४, ४६, ५३, ५४ में पुनस्कत हुई हैं।

७. बुद्ध विद्वान् विनियोग को नित्य नहीं मानते, जिनमें स्वामी दयानन्द प्रमुख हैं। उन्होंने विनियोग से सर्वथा स्वतन्त्र होकर सम्पूर्ण यजुर्बेदभाष्य किया है। इस शैली से आधुनिक युग के अन्य विद्वानों ने भी भाष्य तिखे हैं।

भी भ्रमण के लिए साथी की खोज करता है। पर एक सूय रूपी परिवाजक ही है आके आत से साय तक दिन भर गगन मे एकाकी चलता रहता है। ऋक्यातक मे यहा सूय का श्रथ प्रारा ले सकते हैं। शरीर मे प्रारा किसी साथी की प्रपेक्षा विए बिना निरन्तर चलता रहता है चक्षु श्रोत्रादि हस्त माहः भादि वाह्य द्रियो तथा मनरूपी अन्तरिन्द्रिय के सा जाने पर भी प्रास् नहीं सोता एकाकी चलता रनता है<sup>र</sup>। च द्रमा पुन जन्म लेता है। ग्रमावस के पहचात् शिर् चर ग्राकाश के प्रागण मे पदापरण करता है। शनै शनै बडा होते होते वह पूर्णिमा को परिपूर्णाग हो जाता है। फिर कृष्शापक्ष मे क्तीरण होते होते ग्रमावस को उसका ग्रन्त हो जाता है न वह दिन मे दिखाई देता है न रात्रि म। पर दा दिन बाद ही हम पुन उसे तारो के बीच मे हसता हुआ देखते है मानो हस कर कहता ह कि तुम तो मुक्त मृत समक बैठे थे लो मैं पुन ग्रा गया। श्रध्यात्म मे चन्द्रमा मन है । वह क्षी सा होकर या मर कर भी पुन जाम लेता है अर्थात् हताश होकर भी सद्गृह स प्ररणा पाकर पुन भ्राशावान् हो जाता है। भ्रौर टिम का श्रौषध क्या है ? हिम का सच्चा भौषध भग्नि है। श्रीन के समीप दो क्षरा बैठ लेन से जो शीत का उपचार हो जाता है वह ग्रन्य साधनों से नहीं। ग्रग्नि से केवल यह ज्वाला मयी स्थूल भ्राग्न ही नहीं किन्तु सूक्ष्म भ्राग्नितत्त्व भी गृहीत है। यदि हमारे शरीर मे ग्राग्नितत्त्व यून है तो कितने ही शीतत्राण के उपाय कर ल सब विफल होरो । फिर सबसे विशाल अन्नागार कौन मा है ? सभव है कोई ्रकहे कि राज्ञशीय ग्रान-सचय मन्दिर <mark>सब</mark>से बडा ग्रन्नागार है जिसमे ग्ररबो क्विन्ल ग्रन्न सुरक्षित रह सकता है। पर नहीं सबसे विशास भन्नागार तो कीजनपनस्थली यह भूमि है जिसके पास ग्रान का अक्षय कोष है जहां से एक दाना बोने पर सैंकडो ताने निकल आते हैं। वैदिक साहित्य मे भूमि सा पृथिकी धारी को भी कहते है । नारी भी बहत आवपन अर्थात महत्त्व

द. प्रार्गो ह सूय अथव ११ ४ १२। प्रारा प्रजानामुदयस्येष सूर्य प्रदत्त १ द।प्रारा वा म्रादिस्या । जै० उ० ४ २ ६

१ ऊंडिं सुत्तेषु जोगीर नन् तियंडे निपद्यते । न सुप्तमस्य सुप्तेष्वन् शुश्राव कश्चन ॥ श्रथव ११ ४ २४

१० यत्। तम्मन एक स जन्द्रमाः शर्ति १० ३ १७ चर्न्द्रमाः मनो भूत्वा हृद्वय प्राविशतें एँ उ १ २ ४

प्रिशः विवाह प्रसिंग में वर वधू को जिह्ना है-वीरह पृथिकी स्वम् । कि

पूर्ण बीज बोने की स्थली है। मचेतन भूमि तो मचेतन मन के दानों को ही उत्पन्न करती है, किन्तु यह नारी उस चेतन मानव की जननी होती है, जो सब प्राणियों मे श्रेष्ठ है।

ऐसी क्या वस्तु है जिसकी माप-तोल नहीं?

कि स्वित् सूर्यसमं ज्योतिः कि समुद्रसमं सरः । कि स्वित् पृथिक्ये वर्षीयः कस्य मात्रा न विद्यते ॥ बह्य सूर्यसमं ज्योति द्यौं समुद्रसमं सरः । इन्द्रः पृथिक्ये वर्षीयान् गोस्तु मात्रा न विद्यते ॥ यजु २३ ४७ ४८

पदन-सूर्य के समान ज्योति क्या है ? समुद्र के समान सरोवर कौन

सा है ? ऐसी वस्तु कौन सी है जिसकी माप-तोल न हो सके ?

उत्तर-अहा सूर्य के समान ज्योति है। ग्राकाश समुद्र के समान सरोवर है। इन्द्र पृथिवी से बड़ा है। गौ की माप-तोल नहीं हो सकती।

सूर्य के समान ज्योति क्या है ? यह प्रश्न मुनकर सभव है कोई ग्राग्नि, विघृद्दीप, श्रगु-शक्ति की भट्टी श्रादि की बात सोचने लगे। पर नहीं, सूर्य में जो असीम प्रकाश का पारावार है, उसके सम्मुख ये ज्योतिया कुछ भी नहीं हैं, ये सब तो ग्रपने प्रकाश के लिए सूर्य पर ही निर्भर है। सूर्य जैसी ज्योति तो इस सौर जगत् में यदि कोई है तो ब्रह्म है, जो सूर्य जैसी क्या, उससे भी सहस्रगुणित हैं । श्रीर समुद्र के समान सरोवर श्राकाश है। जैसे पायिव समुद्र में जलराशि उमृड़ती है, वैसे ही मेघ के रूप में श्राकाश में भी। इसी कारण वैदिक भाषा में समुद्र शब्द के दोनो श्रयं होते हैं, पार्थिव समुद्र तथा श्राकाश । फिर, पृथिवी से बड़ा कौन है ? यह है इन्द्र । यद्यपि पृथिवी बहुत बड़ी है, भूगोलवेत्ता बताते है कि उसका व्यास चार सहस्र कोस है श्रीर घनफल लगभग साढ़े तेंतीस घन कोस, तो भी इन्द्र की तुलना में वह कुछ नहीं है । इन्द्र मनुष्य का श्रात्मा है, जो सोमपान के मद में श्राकर पृथिवी को गेंद के समान इधर से उधर फेक सकता है श्रीर विकाल

१२. लोक मे उपमान उपमेय की उपेक्षा श्रिषक गुरा वाला होता है। किन्तु वेद में उपमान न्यूनगुरा भी हो सकता है। इसे हीनोपमा कहते है, (द्रष्टव्य. निरु. ३. १४)। ब्रह्म से अधिकगुण कोई वस्तु न होने के कारण न्यूनगुरा लोकिक वस्तु ही उसका उपमान बन सकती है।

१३. स उत्तरस्मादघरं समुद्रम्, ऋग् १०. ६८. ५ । समुद्र = ग्रन्तरिक्ष, नि०१.३

१४. इन्द्र. इन्द्रियबान् जीवः । दवानन्द, ऋग् १.१०१.५ भाष्य ।

द्यावापृथिवी जिसके पासे के बराबर भी नहीं है। " और, वह वस्तु कौन सी है, जो मापी न जा सके? वह है गौ। गौ हमारी माता है, जो यज्ञ के लिए तथा हमारे शरीर के लिए दुग्ध-घृतादि प्रदान करती है। उसके उपकार हम पर श्रसीम हैं। वह श्रपरिमेय है, उसके बराबर कोई वस्तु नही, जिससे उसे तोला जा सके। दूसरे वेदवाणी भी गौ शब्द से व्यवहृत होती है। वह वरदा वेदमाता है, जो आयु, प्राण प्रजा, पशु, कीर्ति, द्रविग्ग, ब्रह्मवर्चस् का वर प्रदान करती है। वह सरस्वती है, जो ज्ञानरस रूपी स्तन्य का पान कराती है। वह भी अपरिमेय है।

## क्या विष्णु के पगों में सारा भुवन समाया है?

पृच्छामि त्वा चित्तये देवसस्य यदि त्वमत्र मनसा जगन्य । येषु विष्णु हिन्नषु पदेष्वेष्ट स्तेषु विश्व भुवनमाविवेशां ।। अपि तेषु त्रिषु पदेष्वस्मि, येषु विश्व भुवनमाविवेश । सद्यः पर्येमि पृथिवीमुत द्याम् एकेनाञ्चेन दिवो ग्रस्य पृष्ठम् ।।

यजु २३.४६,५०

प्रदन है देवों के सखा विद्वन्, ज्ञान के लिए मैं तुमसे पूछता हूँ, यदि तुम्हारे मन की गति इस विषय में हो। मैंने सुना है कि जिन तीन पदो में विष्णु गति करता है, उनमें सारा भुवन प्रविष्ट है। क्या यह सत्य है ?

उत्तर—हाँ, विष्णु के उन तीन पदो में सम्पूर्ण भुवन प्रविष्ट है, मैं भी उनके मध्य ही निवास करता हूँ। मैं भ्रपने एक अग (मन) से पृथिवी मे, खुलोक में तथा इस अन्तरिक्ष के पृष्ठ पर कटपट यात्रा कर आता हूँ, अर्थात् तीनों लोको की मुक्ते जानकारी है।

किसी व्यक्ति के तीन पदो में सारा भुवन समा जाए यह बड़े भ्राश्चर्य का विषय है। ग्रत एव प्रश्नकर्ता पूछता है कि क्या यह सत्य है? उत्तर हां में है। विष्णु सूर्य है, वह पृथिबी-अन्तरिक्ष-खी भ्रथवा पूर्विक्षितिज, मध्याकाश एव पश्चिम क्षितिज, तीनों स्थानों में ग्रपने किरग्रारूपी पैरों को निहित करता है, '' भतः ये तीनो उसके पद अर्थात् चरग्रान्यास करने के लोक हैं। इनमें सारा ही

१५. द्रष्टव्यः ऋष् १०.११६

१६. श्रथर्व. १६.७१

१७. ऋग् १. १६४.४६

१८. निरु. १२.१६

मुनन या सौर जगत् प्रविष्ट है। विध्णु का अर्थ सर्वध्यापी परमात्मा ले तो भी यह ठीक है। विष्णु का अर्थ आत्मा करें तो तीन स्थान शरीर का उत्तमांग, मध्यभाग तथा अथोभाग होगे। इनमे वह पग रखे हुए है, अर्थात् उसी की कियाशिक्त से शरीरस्थ तीनो लोकों का संचालन हो रहा है। इन तीन पदो में सारा ही शरीर समाविष्ट हो जाता है। उत्तर देने वाला कह रहा है कि मै अपने मन से विष्णु के तीनो पादन्यासस्थानो का विचार कर सकता हूँ तथा मुझे सब जानकारी है। तुम जो कुछ पूछो मैं बता सकता हूं, चाहे परीक्षा लेने के लिए पूछो, चाहे जानवृद्धि के लिए।

## किनके भ्रन्दर पुरुष प्रविष्ट है?

केष्वन्तः पुरुष ग्राविवेश, कान्यन्तः पुरुषे अपितानि । एवव् ब्रह्मन्नुपवल्हामसि त्वा, किस्थितः प्रतिवोचास्यत्र ॥ पंचस्वन्तः पुरुष ग्राविवेश, तान्यन्तः पुरुषे अपितानि । एतत् त्वात्र प्रतिमन्यानो ग्रस्मि, न मायया भवस्युत्तरो मत् ॥ यज् २३. ५१, ५२

प्रश्न-किनके ग्रन्दर पुरुष प्रविष्ट है ? कौन सी वस्तुएं पुरुष के ग्रन्दर अपित हैं ? हे ब्रह्मन्, यह हम आपसे प्रश्न करते है, ग्राप हमें उत्तर क्यों नहीं देते ?

उत्तर--पाच के अन्दर पुरुष प्रविष्ट है, वे पांची पुरुष के अन्दर अर्पित हैं। यह में आपको उत्तर देता हूँ। आप बुद्धि में मुक्तसे बढ़ नहीं सकते।

पुरुष ग्रात्मा है, वह प्राणों के अन्दर प्रविष्ट है, पच प्राण उसके ग्रन्दर ग्रापित है। एवं दोनों ग्रन्योन्याश्चित है। ग्रथवा वह ग्रात्मा पृथिव्यादि पच भूतों मे या पांचभौतिक शरीर में प्रविष्ट हैं तथा वे पच भूत ग्रात्मा के आश्चित है। ग्रथवा पुरुष परमात्मा है, वह पचभूतों में या पंच तन्मात्राओं में व्याप्त है तथा वे उसके ग्रधीन हैं।

#### सबसे विज्ञाल पक्षी कौन ?

का स्विवासीत् पूर्विचित्तिः कि स्विवासीष् बृष्ट्यु वयः। का स्विवासीत् पिलिप्पिला का स्थिवासीत् पिश्वंगिला ।।

- १६. विष्णुः = वेवेष्टि व्याप्नोति चराचर जगत् स परमेश्वरः । दयानन्द, ऋगु १.२२.१६ भाष्य ।
- २०. 'पुरुषः म्रात्मा पञ्चसु प्रारोषु म्रन्तः यद्वा पञ्चसु भूतेषु भूम्याविषु' महीषर । तुलनीयः मु० ३.१.६ । "पञ्चसु भूतेषु तन्मात्रासु वा मन्तः पुरुषः पूर्णाः परमात्मा म्राविवेश स्वव्याप्त्या म्राविष्टोऽस्ति," दयानन्द ।

## द्यौरासोत् पूर्वविस्तिरहव झासीव् बृहव् वयः । प्रवि रासीत् पिलिप्पिला राजिरासीत् पिशंगिला ॥

यजु २३. ५३, ५४

प्रश्न सबसे पहली ज्ञातव्य बस्तु (पूर्वचित्ति) क्या थी ? सबसे विशाल पक्षी (बृहद् वय:) कौन था ? पिलपिली वस्तु (पिलिप्पिला) क्या थी ? रूप को निगलने वाली वस्तु (पिश्नगिला) कौन सी थी ? रा

उत्तर—द्यौ सबसे ज्ञातव्य वस्तु थी। ग्रश्व विशाल पक्षी था। अवि पिल-पिली वस्तु थी। रात्रि रूप को निगलने वाली वस्तु थी।

द्यो आकाश है। सृष्ट्युत्पत्तिकाल मे सर्वप्रथम ग्राकाश ही उत्पन्न होता है, र ग्रात वही सबसे पहली जातव्य वस्तु था पूर्वचित्ति था। ग्रश्व ग्रादित्य है, वही विशाल पक्षी है। उसे पक्षा इस कारण कहा, क्योंकि वह अपने रिश्म रूपी पंखों को फैला कर पक्षी के समान ग्राकाश में उड़ता है। ग्रीर उसकी विशालता का क्या कहना! खगोलवेत्ता बताते हैं कि उसमे लगभग साढ़े बारह लाख पृथिविया समा सकती हैं। ग्रावि पिलपिली वस्तु थी। ग्रवि यहा पृथिवी है र । पृथिवी सूर्य से दूट कर बनी है। प्रारभ में वह गैस रूप थी, फिर द्रव रूप में ग्रायी, शर्न: शर्ने. ठण्डी होकर ठोस रूप को घारण करने लगी। उस समय पहले वह पिलपिली ही थी। ज्यो ज्यो ग्रधिक ठंडी पडती गई त्यो-त्यों उसका पृष्ठ द्ध होता गया । रात्रि पिशंगिला है, यत वह दिन में दीखने वाले वस्तु ग्रों के रूप को ग्रपने ग्राधकार में निगल लेती है।

२१. पूर्व चित्यते ज्ञायते इति पूर्वचिति (चिती) सज्ञाने) । पिश रूप गिलति निगरति इति पिशगिला (पिश = रूप, निरु० ५ ११, गृ निगररो) ।

२२. तस्माद्वा एतस्मादात्मन श्राकाश सम्भूत: । तै०उ० २.१

२३. ग्रसी वा आदित्योऽस्वः तै० ३.६.२३.२ । ऋग् ७.७७.३ भी द्रष्टच्य ।

२४. द्रष्टव्यः अथर्व १३ २.३३ जहां आदित्य को चमकता हुआ विशाल पक्षी (ज्योगिष्मान् पक्षी महिष.) कहा गया है। इसी प्रकरण में इसे पतङ्ग (मन्त्र ३०) सुपर्श (मन्त्र ३२, ३६, ३७) तथा हस (मन्त्र ३८) इन पक्षीवाची नामों से भी स्मरश किया है। अन्यत्र इसे श्येन (वाज पक्षी) भी कहा गया है—-आ सूर्यो यातु सप्ताश्वः रघु: "श्येनः, ऋग् ४.४४.६।,

२४. 'म्रवतीत्यविः पृथिवी'-महीधर । 'म्रविः रक्षाहादिकर्मी' पृथिवी-दयानन्द ।

२६. तुलनीय. 'य: पृथिवीं व्यथमानाम इंहद् (जिस इन्द्र ने पिलपिली पृथिवी को दढ़ किया), ऋग् २.१२. २।

अथवा शौ सूर्य है वही हमारी सौर कुत् की भौतिक हम्ख्यों में सर्वप्रथम ज्ञातव्य तथा चेतनाप्रदायक होने से पूर्व चित्ति है। एजेन्य या अगिन रूप अवव ही विशाल पक्षी है क्योंकि पर्जन्य वायुरूप पत्नों से तथा अगिन रूप ज्ञाला रूप पत्नों से उडडयन करता है। अवि अर्थात् प्रकृति ही पिलपिली या चिकनी वस्तु है। प्रलयरूप रात्रि ही सब पदाथों के रूप की निगलने वाली है।

प्रध्यातम मे ग्रात्मारूपो द्यौ ही पूर्विचित्ता या सर्विश्वेष्ट जातिक्यौ विस्तु है। प्राण्डिप अर्घ ही विशाल पक्षी है। प्राण को पक्षीवाची शब्द हम नाम से कहा भी गया है। तनूरूपिणी ग्रवि ही पिलिप्पिला या मांसल वस्तु है। मृत्युंरूप हानि ही सिश्चित्ता या रूप को निगलने वाली है।

राजनीतिक क्षेत्र मे राजसभा रूपिणी द्यौ पूर्विचिति है। राजारूषी स्वयं विकाल पक्षी है धत वह राष्ट्र की अपने साथ लिए हुँए उन्नित के उच्चिकाश में उडता है। राष्ट्रभूमि पिलिप्पिला अर्थात् ऐक्वय रसो से संमृद्धि या पिलिप्पिली है। द्राजा की दण्डशक्ति ही राश्रि या शिश्चिता है क्योंकि वह दुष्टरूपता को जिगल केती है।

इकट तथा महीवर ने धी वृष्टि को माना है तथा प्रास्पियो द्वारा पूक चिन्तन की जाने के। कारण उसे प्रहचित्ति कहा है। अव से अस्वमेंधा मान लिया है। पक्षी के तुल्य इस अस्वमेध स यजमान स्वगलोक को आरोहण करता है अक्ते। यह बिशाल पक्षी हुखा। अधिम को पिलपिनी इस कारण नकहा है निमेति वह वर्षी से पिलपिनी हो जाती है। रात्रि शब्द से रात्रि ही पृष्टीत की मई है तथा सब रूपों को निवल खेने के कारण उसे पिक्रिंगला कहा है।

एउ दिव दौतिमानस्य ब्रादित्यस्य द्युलोकस्य वा"-सायण ऋग हाँ ६६ ५भार्डया। १२६ । ब्रह्मं = पर्कीन्य ऋग ५ ८३ ६। ब्रह्मं = द्यानिन ऋग १० १६६ १। 'श्रक्ष' योजनुतो मार्गाम् सोजन्ति →दधानन्द'।

रहः हादि दक्षिका प्रकृति निद्यानम्द । आवर्षे नाम दवता-आतेत्सस्ते परी
हाः वृताः । तस्याः व्येगोमे वृक्षा । हरिताः हरितश्रजः । प्रश्नवः १०० म हरे हः
३० रात्रि गत्रिवद् वतमान प्रलय –दयान द । मनुस्मृति मे सृष्टि को ब्राह्म
ा दिन तथा प्रलय की ब्राह्म रहित कहा है । मनु १ ७३

## पिशंगिला और कुरुपिशंगिला क्या हैं ?

का ईमरे पिशंगिला का ईं कुरुपिशंगिला । क ईमास्कन्दमदैति क ईं पन्थां विसर्पति ।।

प्रजारे पिशंगिला स्वावित् कुरुपिशंगिली ।

शश धास्कन्दमर्थंत्यहिः पन्यां विसर्पंति ।। यजु २३. ४५, ४६

प्रक्रन-पिशंगिला क्या है ? कुरुपिशंगिला क्या है ? उछल-उछल कर कौन चलता है ? कौन रास्ते पर तेजी से सरकता है ?

उत्तर-अजा पिशिंगला है। श्वाबित् कुरुपिशंगिला है। शश उछल-उछल कर चलता है। ग्रहि रास्ते पर तेजी से सरकता है।

यहा ग्रजा, श्वाबित् ग्रादि शब्दो के निम्न प्रकार विभिन्न अर्थ हो सकते हैं।

बकरी पिशणिला है, क्योंकि वह वृक्ष-वल्लिरियों के प्रवयवभूत पत्तों को (पिश ग्रवयवे) खा जाती है। सेही कुरुपिशंगिला है, क्योंकि वह कुर-कुर शब्द करती हुई कन्द-मूल ग्रादि अवयवों को निगलती है, ग्रथवा कृत कृष्यादि के ग्रवयवों को खा जाती है। वर्ष खरगोश उछल-उछल कर चलता है। सर्प रास्ते पर तेजी से सरकता है।

ग्रथवा ग्रजनमा या नित्य होने से ग्रजा प्रकृति है। वही पिशंगिला है, क्योंकि ग्रपने ग्रन्दर से प्रादुर्भूत जगत् के रूपों या ग्रवयवो को प्रलयकाल में अपने उदर में निगल लेती है। काम-कोषादि स्वानो को पकड़ने के कारण जीव-शक्ति स्वावित् है। वही कुरुपिशणिला है, यतः कृत कर्मों के फलो को भोगती है। उछल-उछल कर स्वासोच्छ् वास करने के कारण प्राण शश है ( शश प्लुतगतौ )। मन अहि है, वह विभिन्न मार्गों पर तेजी से सर्पण करता है। है

ग्रथवा प्रवाह रूप से नित्य होने के कारण रात्रि ग्रजा है, वह ग्रपने ग्रन्थकार मे सब पदार्थों के रूपो को निगरण करने से पिशंगिला है। विद्युद

३५. 'कुरु इति शब्दमनुकुर्वासा पिश्चान् मूलाद्यबयवान् गिलति पिश्चगिला'-महीघर । 'कुरोः कृतस्य कृष्यादेः पिश्चानि स्रङ्गानि गिस्रति सा', दयानन्द ।

३६. श्रजा जन्मरहिता " प्रकृति: । 'ग्रजा प्रकृति: सर्वकार्यप्रलयाधिकारिखी कार्यकारणाख्या स्वकार्यः स्वस्मिन् प्रलाययति,' दयानन्द । श्वेसा. ४. ५ भी द्रष्टव्य । जीवशक्ति-पक्ष में कुरुपिशंगिला का निर्वेचन यह होगा-- 'कुरुखां कृतकर्मणां पिशानि कलानि गिलति भुङ्क्ते इति कुरुपिशंगिला जीवात्मशक्ति:।'

कुरुपिशंगिला है, यतः कड़-कड शब्द करती हुई भूमि पर गिरकर वृक्षादिकों के भवयवों को निगल जाती है। वायु शश है, जो उछल-उछल कर चलता है। श्रहि मेच है, वह आकाशमार्ग में त्वरित गति से सर्पेश करता है।

नक्षत्रों की दिन्द से विचार करें तो मेषराशि ग्रजा, सिंहराशि श्वावित्, शशक नक्षत्रपूंज शश तथा कालिय नाग नामक नक्षत्रपूज ग्रहि है। मेषी या बकरी की ग्राकृति बनाने वाली मेषराशि ग्राकाश में पत्तों को चरती प्रतीत होने से ग्रजा है। नक्षत्रों में सिंह राशि के सामने ही एक सारमेय या श्वा (Canis Minor) है, सिंह जिसका पीछा करता हुआ प्रतीत होता है। ग्रतः वह श्वावित् है। शशक नक्षत्रपुंज पूर्व से पश्चिम की ग्रोर उछल-उछल कर चल रहा है, ग्रतः वह शश है। उत्तराकाश में कालिय नामक नक्षत्रपुंज इधर-उघर सर्प के समान सर्पण करने से ग्रहि है।

## यज्ञ के स्थितस्थान, श्रक्षर श्रादि कितने हैं ?

कत्यस्य विष्ठाः कत्यक्षराणि, कित होमासः कितथा सिमद्धः । यज्ञस्य त्वा विदथा पृच्छमत्र, कित होतार ऋतुक्षो यजन्ति ॥ षडस्य विष्ठाः शतमक्षराणि, अशीतिहींमाः सिमधो ह तिल्लः । यज्ञस्य ते विदथा प्रत्नवीमि, सप्त होतार ऋतुशो यजन्ति ॥

यजु. २३. ५७, ५८

प्रदन-यज्ञसम्बन्धी ज्ञान के विषय में मैं तुभसे पूछता हूं। बता, इस यज्ञ के विशेष स्थितिस्थान (विष्ठा.) कितने हैं, कितने ग्रक्षर हैं, कितने होम हैं, कितनी समिधाग्रो से यह समिद्ध होता है, कितने होता ऋतु-ऋतु में यजन करते हैं?

उशार-यज्ञ सम्बन्धी ज्ञान के विषय में मैं तुक्ते उत्तर देता हू। सुन, इस यज्ञ के ६ विशेष स्थितिस्थान हैं, १०० ग्रक्षर हैं, ५० होम है, ३ समिधाये हैं, ७ होता ऋतु-ऋतु में यजन करते हैं।

उबट तथा महीघर के भ्रनुसार इन सख्याओं की व्याख्या निम्न प्रकार है। षड्रस ग्रन्न ही ६ विशेष स्थितिस्थान है। १०० ग्रक्षर हैं, क्योंकि छन्दों के गायत्री वर्ग के साथ विपरीत कम से ग्रतिजगत्यादि छन्दों को मिलाने से एक-एक छन्दोयुगल में सौ-सौ अक्षर ही बनते हैं। यथा-

३७. 'ग्रजा नित्या माया रात्रिर्वा...माया विश्वं ग्रसते, रात्राविप रूपाणि न प्रतीयन्ते तमसा', महीधर । 'शक्ष. पशुविशेष इव वायुः । अहिः मेघः', दयानन्द ।

| गायत्री 🕂 प्रतिधृति                         | 28+66=600 |
|---------------------------------------------|-----------|
| उष्णिक् ∔धृति                               | २५+७२=१०० |
| <b>ग्रनु</b> ष्टुप् <del>+</del> ग्रत्यष्टि | 37+45+900 |
| <b>बृहती + ग्रष्टि</b>                      | 36+68+600 |
| पक्ति                                       | 80+60+800 |
| त्रिष्टुप् + शक्वरी                         | 88+XE=800 |
| जगती 🕂 म्रतिजगती                            | 65+X7=900 |

ग्रश्वमेध मे २१ यूप रहते हैं जिनमे से ग्रग्निष्ठ मध्यम यूप मे ग्रश्व तूपर तथा गोमृग को नियुक्त किया जाता है। उसे निकाल दे तो शेष २० यूपो मे ग्रंत्येक मे १६-१६ पशु नियुक्त होते हैं जो कुल मिलाकर २०×१६ = ३२० हुए। ग्व २० यूपो मे पशुग्रो की चार ग्रशीतिया हुई। इस ग्रभि-प्राय से =० होम कहे गय है। इक्कीसबे ग्रग्निष्ठ यूप मे नियुक्त ग्रश्व, तूपर (श्रुगरहित छाग) तथा गोमृग (गवय) ये ही यज्ञ की तीन समिधाए हैं। वषट्कर्ता सात ऋत्विज् ही सात होता हैं। यह ग्रश्वमेधीय कमकाण्ड पद्धति का ग्रमुसरण करने वाली व्याख्या हुई।

दूसरी जीवन यात्रापरक सुन्दर व्याख्या हा सकती है। मनुष्य का जीवन एक यज्ञ हैं । छह ऋतुए ही इस यज्ञ के ६ स्थितिस्थान या पडाव है। यात्रा के प्रत्येक वष मे ६ ६ पडाव करने होते हैं। जीवन के १०० वष ही सी प्रक्षर या उन्कार पाठ है। प्रन्त के ५० वर्ष होम है, क्योंकि प्रारम्भ के २० वर्ष तो प्रपने ग्रापको परिपक्व करने के होते हैं, व होम के नहीं, किन्तु होम की तैयारी के होते हैं। छ या ग्राठ वर्ष का बालक भाचार्य के समीप विद्याद्ययन के लिए ग्राता है, चौदह या वारह वर्ष ग्रघ्ययन कर २० वर्ष का स्नातंक बन जाता हैं। उसके पश्चात् वह सामाजिक हित के कार्यों मे ग्रपना होंमें करने लगता है। एव १०० वर्ष की पूर्णायु हो तो ५० वर्ष होम के हुए। शैरीर मन एव प्राण तीन सम्माए हैं जिनसे यज्ञ प्रदीप्त होता हैं। पार्च जानिन्धिया मन ग्रीर बुद्धि ये सात इस यज्ञ के होता हैं । एवं खह शंतन्स वस्तर यज्ञ चलता है।

३८ द्रष्टव्य 'पुरुषो वाव यज्ञ' ग्रादि प्रकरसा । छा उ''३' १'६' है'

३६ तुलनीय पुरुषो वै यज्ञ तस्य मन एव ब्रह्माहाण्, जुद्दुमृह्याः अपान प्रस्तोता व्यान प्रतिहर्ना, वाग् होता, वक्षु स्ववर्ह्ह प्रजायक्ति सदस्य , अगानि होत्राञ्चसिन , ग्रात्मा यजमान । गो ब्रा , उ० ४ स्कृतहर

## इस भुवन की नाभि म्रादि कौन जानता है?

को ग्रस्य बेद भुषनस्य नामि को द्यावापृथिवी ग्रन्तरिक्षम् । कः सूर्यस्य बेद बृहतो जनित्र को वेद चन्द्रमसं यतोजाः ।। वेदाहमस्य भुवनस्य नामि वेद द्यावापृथिवी अन्तरिक्षम् । वेद सूर्यस्य बृहतो जनित्रमधो वेद चन्द्रमस यतोजाः ।।

यजु २३. ५६,६०

प्रश्न-कौन इस भुवन की नाभि को जानता है ? कौन द्यावापृथिवी तथा ग्रन्तिश्व को जानता है ? कौन महान् सूर्य की उत्पत्ति को जानता है ? कौन चन्द्रमा के विषय मे जानता है कि कहा से वह उत्पन्न होता है ?

उत्तर-मैं इस भुवन की नाभि को जानता हूँ, द्यावापृथिवी तथा ग्रन्तरिक्ष को जानता हूं, महान् सूर्य की उत्पत्ति को जानता हू, ग्रीर यह भी जानता हू कि चन्द्रमा कहा से उत्पन्न होता है।

प्रश्नकर्ता ने पूछा था, 'कौन जानता है'। उसी के अनुरूप उत्तर दिया गया है। उत्तर देने वाला आत्मविश्वास के साथ कहता है, मैं जानता हू, मैंने सब अध्ययन किया हुआ है। अहम् से अभिप्राय ज्ञानी आत्मा या परमात्मा भी हो सकता है। पहला प्रश्न इस भुवन की नाभि के सम्बन्ध में है। वेदों में इस भुवन (पृथिवी) की नाभि सूर्य कही गयो है "। इस भुवन से अभिप्राय शरीर ले तो इसकी नाभि प्राणा है, क्योंकि प्राणा से ही शरीर के अग-प्रत्यग बचे रहते है ( नह बन्धने)। फिर द्यावापृथिवी तथा अन्तरिक्षविषयक प्रश्न है, जिसमे अधिदेवत, अधिभूत, अध्यात्म ग्रादि दिष्टियों से ये क्या है, इनमें परस्पर क्या सम्बन्ध है इत्यादि ज्ञान आ जाता है। अधिदेवत में सूर्य से अधिष्ठित अर्ध्वांक द्यौ है, अनि से अधिष्ठित भूलोक पृथिवी है और वायु या इन्द्र से अधिष्ठित मध्यलोक अन्तरिक्ष हैं"। अधिभूत में पित-पत्नी के क्रमश द्यावापृथिवी है तथा सन्तान उनके मध्य का अन्तरिक्ष है। अध्यात्म में अन्तम्य कोश पृथिवी, मनोमय कोश द्यौ तथा मध्यवर्ती प्राणमय कोश अन्तरिक्ष हैं । पे तीनो लोक परस्पर एक सूत्र में ओतप्रोत रहते है। फिर महान्

४०. वैश्वानर नाभिरसि क्षितीनाम् । ऋग् १.५६२

४१ निरु० ७. ५

४२. ग्रथर्व १४. २. ७१

४३. ग्राषोंऽय त्रैलोक्यविभागः भूमिरन्तरिक्ष द्यौरिति । इद च बाह्यं भुवनत्रय तत्सदशस्य आन्तरस्य त्रिकस्य संकेतभूतम् ग्रवगन्तव्यम् । तत्र भूरित्ययं लोकः भौतिक इन्द्रियार्थः ग्रत्नमयास्थस्थूलजाग्रत्प्रज्ञाविशेषभूमे. सकेतो

सूर्य तथा चन्द्रमा की उत्पत्ति का प्रश्न है। वेद में महान् सूर्य की उत्पत्ति अदिति से बतायी गयी है "। यह अदिति वह विशाल नीहारिका होगी जिससे सूर्य का जन्म हुआ। सूर्य को दौ का पुत्र "भी कहा है। समुद्र से भी इसका जन्म बताया गया है "। पुरुषसूक्त में इसका जन्म विराट् पुरुष के नेत्रों " से बताया गयो है। वही चन्द्रमा की उत्पत्ति उस पुरुष के मन से बतायी है "। चन्द्रमा सूर्य या पृथिवी का पुत्र भी " है। चन्द्रमा की उत्पत्ति के प्रश्न से यदि उसके नित्य नवीन रूप में उदित होने का अभिप्राय लिया जाए तो इसका उत्तर है कि सूर्य के प्रकाश से प्रकाशित "हो यह प्रतिदिन नया-नया जनम लेता है, क्यों कि जितने भाग पर सूर्य का प्रकाश पड़ता है उतना भाग ही हमे प्रकाशित दीखता है। चन्द्र पर पड़ने वाले इस सूर्यप्रकाश को वेद में सुषुम्ण रिम " कहा है।

पृथ्वी का सबसे म्रन्तिम छोर कौन सा है ?

पृच्छामि त्वा परमन्तं पृथिन्याः पृच्छामि यत्र भुवनस्य नाभिः ।
पृच्छामि त्वा वृष्णो ग्रह्मवस्य रेतः पृच्छामि वाच. परमं व्योम ।।
इयं वेदिः परो ग्रन्तः पृथिन्या ग्रयं यशो भुवनस्य नाभिः ।
ग्रयं सोमो वृष्णो अञ्चस्य रेतो ब्रह्मायं वाचः परमं व्योम ।।
यजु. २३. ६२, ६३

भवति । बहिर्भु वनानपेक्षस्य स्वतन्त्रतयावस्थितस्य गुद्धमनस्तत्त्वप्रधानस्य प्रज्ञाविशेषस्य द्यौः सकेतो भवति । उभयोद्यावापृथिव्योर्मध्यवर्ती उभयोर- न्नमयमनोमयप्रज्ञाविशेषयो सन्धिभूतः प्राग्गः. प्रज्ञार्गाभतशक्तिविशेषः भुव इत्यन्तरिक्षेग् सकेतितो भवति । कपाली शास्त्री, ऋग्वेदसहिता, सिद्धा- ञ्जनभाष्य, १म भाग, १६५०, पृ० २६, २७।

४४. ऋग् १०. ७२ ८

४५. दिवस्पुत्राय सूर्याय शंसत । ऋग् १०. ३७. १

४६. समुद्राद्भिमंधुमाँ उदारत् (ऋग् ४. ५६ १) इत्यादित्यमुक्त मन्यन्ते । 'समुद्राद्घ्येषो ऽद्भ्य उदेति' इति च ब्राह्मग्गम् । निरु० ७.१७

४७. चक्षोः सूर्यो अजायत । ऋग् १०. ६०. १३

४८. चन्द्रमा मनसो जातः । वही

४६. ऋग् ६. ६. ३

५०. ग्रांषित्विषीरिधतं सूर्यस्य । ऋग् ६. ७१. ६, सं सूर्यस्य रहिमभि. परिव्यत । ऋग् ६. ८६. ३२

५१. सुषुम्गाः सूर्य रिमश्चन्द्रमा गन्धर्वः । यजु १८. ४० । निरु २. ६. भी दृष्टव्य ।

प्रक्रन-में तुभक्ते पृथ्वी का परम अन्त पूछता हूं। मै यह पूछता हूं कि भुवन की नाभि कहा है। मैं तुभक्ते पूछता हूं कि वृषा प्रक्व का रेतस् क्या , है, ग्रौर यह पूछता हूं कि वासी का परम व्योम क्या है।

उत्तर-यह वेदि पृथ्वी का परम ग्रन्त है, यह यज्ञ भुवन की नाभि है। यह सोम वृषा श्रद्य का रेतस् है, यह ब्रह्मा वाणी का परम व्योम है।

क्या तुम पृथिवी को पार कर स्वर्गलोक को पहुँचना चाहते हो, इस लिए पूछ रहे हो कि पृथिवी का अन्त कहा है? चलते चले जाओ, कही भी पृथिवी का छोर नही मिलेगा, क्योंकि वह गोलाकार है। वस्तुनः यह वेदि ही पृथिवी-लोक को पार कर मोक्षधाम पहुचने का परम साधन है। तुम पूछते हो भुवन की नाभि या केन्द्र कहा है? यह यज्ञ ही भुवन की नाभि या केन्द्र है। यदि यज्ञ की भावना इस भुवन से निकल जाये तो सब अस्तब्यस्त हो जाये, असन्तु-लिन हो जाये। यज्ञरूप केन्द्र के बिन्दु के चारो और ही सारा ब्रह्माण्ड धूम रहा है। सूर्य, चन्द्र, सितारे, ऋतु, संवत्सर, बड़े-बड़े राष्ट्र ग्रादि सब यज्ञ-भावना से ही चल रहे हैं। तुम पूछते हो वृषा ग्रश्व का, वर्षक पर्जन्य का रेत्स या सार क्या है? ओषधियों का राजा सोम ही उसका रेतस या सार है। पर्जन्य ने बरस कर भूमि पर जो सर्वोत्कृष्ट सार-वस्तु उत्पन्न की है बह सोम ही है, जिसका यज्ञ मे व्यवहार होता है। फिर तुम पूछते हो वेद-वाणी का परम ब्योम क्या है? नि.सन्देह वेदवाणिया विविध विषयों का प्रतिपादन करती हैं, पर उनका परम ब्योम, चरम प्रतिपाद विषय तो बहा ही है ।

## सामवेद के प्रश्नोत्तर

सामवेद मे विशेष प्रश्नोत्तर नहीं पाये जाते । तो भी ऐन्द्र पर्व के एक सुन्दर प्रश्नोत्तर का उल्लेख यहाँ किया जाता है ।

# बहुत सी गर्दनों वाला युवा गृषभ कहां है ?

क्वा ३स्य वृषभो युवा तुविग्नीयो श्रनानतः । ब्रह्मा कस्तं सपर्यति । साम पू० २. ३. ७

प्रक्रन-वह बहुत सी ग्रीवाम्रो वाला, किसी के ग्रागे न मुकने बाला युवा वृषभ कहां है ? ग्रीर कौन ज्ञानी उसकी पूजा करता है ?

५२. वृषा ग्रश्व = पर्जन्य । ऋग् ५. ५३. ६

५३. तुलनीय ऋचो ग्रक्षरे परमे व्योमन् यस्मिन् देवा ग्रिध विश्वे निषेदु.। यस्तन्न वेद किमृचा करिष्यति य इत् तद् विदुस्त इमे समासते।। ऋग् १. १६४.३६

यह मन्त्र पहेली भी है भौर प्रश्नोत्तर भी। यह वृषभ इन्द्र है। यहाँ दो प्रश्न किये हैं। इन्द्र चर्मचक्षुभ्रों से दिलाई नहीं देता, भ्रतएव कई यह कहते है कि इन्द्र है ही नहीं , परन्तु आस्तिक लोग निश्चित रूप से उसकी सत्ता बताते है कि वह सुखादि की वर्षा करने वाला (वृषभ) है, नित्य तरुण (युवा) है, बहुत सी ग्रीवाभ्रो वाला अर्थात् बहुपदेख्टा (तुविग्रीव) है, और किसी से पराजित न होने वाला (अनानत) है। उसके विषय मे प्रश्न उठाया है कि यदि वह है तो बताभ्रो कहा है? दूसरा प्रश्न यह किया है कि यदि वह है भी तो जो निराकार है, नेत्रों से दीखता नहीं, जिसका त्वचा से स्पर्श नहीं होता, जो श्रोत्र से सुनाई नहीं देता, रसना से जिसका स्वाद नहीं लिया जा सकता, नासिका से जिमे सूषा नहीं जा सकता, ऐसे देव की पूजा भला कौन कर सकता है? दोनों प्रश्नों का एक साथ ही श्लिष्ट वाणी में उत्तर दिया गया है।

उपह्नरे गिरीगां सगमे च नवीनाम् । थिया वित्रो ग्रजायत ॥ साम पु० २ ३. ५

उत्तर-पर्वतो के एकान्त प्रदेश मे तथा निदयों के सगम पर वह रहता है, श्रथात् उसकी श्रनुभूति करने के लिए ऐसे शान्त, पवित्र वातावरण की श्रावश्यकता हैं। साथ ही ध्यान द्वारा जो ज्ञानी हो गया है वही उसकी पूजा करने योग्य होता है।

#### ग्रथर्वशेद के प्रश्नोत्तर

ग्रब हम अथर्ववेद के प्रश्नोत्तरों पर दिष्टिनिक्षेप करते हैं, जो पर्याप्त रोचक तथा ज्ञानवर्घक है।

गौ, एकऋषि, धाम, आशीष आदि क्या हैं ?

को नुगौः क एकऋषिः किमुधाम का श्राशिषः।

यक्ष पृथिक्यामेकवृदेकतुँ: कतमो नु सः ॥

एको गौरेक एकऋषिरेक वामैकवाशिवः।

यक्ष पृथिक्यामेकदृदेकतु निर्तिरच्यते ॥ अथर्व ५. १. २५, २६

प्रक्रम—गौ कौन है ? एक-ऋषि कौन है ? धाम क्या है ? आशीर्वाद कौन से हैं ? पृथिवी पर जो एक ही यक्ष है, वह कौन सा है ? एक ऋतु कौन सी है ?

५४. नेन्द्रो ग्रस्तीति नेम उ त्व ग्राह क ई' ददर्श कमिष्टवाम ।

ऋग् ८. १००. ३

उत्तर-एक ही गौ है, एक ही एक-ऋषि है, एक ही धाम है, एक ही प्रकार के ग्राशीवदि होते हैं। यक्ष पृथिवी पर एक ही है। एक ही ऋतु है, श्रिधिक नहीं।

प्रक्त यह था कि गौ कौन है, एकऋषि कौन है स्नादि । तदन्सार उत्तर मे नामोल्लेख होना चाहिये था कि अमुक गौ है, श्रमुक एकऋषि है। परन्तु स्पष्ट निर्देश न कर वेद उत्तर में केवल इतना सकेत करना है कि गौ, एकऋषि स्रादि एक-एक ही है। शेष उत्तर की पूर्ति वेद प्रश्नकर्ता जिज्ञासु पर ही छोड देता है कि वह अपनी बुद्धि को प्रेरित करे श्रौर निश्चित उत्तर तक पहुचे। एक सूत्र यहा पकडा दिया गया, अन्य सूत्र वेद में ही इतस्तत मिल जाते है। उन्हे गृहीत कर निश्चित परिगाम पर पहुँच जाना कठिन नही है। वेद की यह शिक्षगा-शैली कई स्थानो पर मिलतो है तथा शिक्षामनोविज्ञान की दिष्ट से विशेष ध्यान देने योग्य है। यहाँ गो शब्द पुल्लिङ्ग व्यवहृत हुन्ना है। यह एक गौ अर्थात् बैल सूर्य है "। यद्यपि इस सौर जगत् में अन्य भी गो या वृषभ है, यथा पर्जन्य, ग्रग्नि, बेल पशु भ्रादि, तथापि सर्वप्रमुख वृषभ सूर्य ही है। ग्रध्यात्म मे यह वृषभ प्रारा होगा, जो शरीररूपी शकट को खींचता है<sup>४६</sup>। एकऋषि शरीर मे आत्मा एव ब्रह्माण्ड मे परमात्मा है। ऋषि का अर्थ द्रष्टा " होता है। शरीर मे मन चक्षु, श्रोत्र ग्रादि, राष्ट्र मे राजा, ग्रमास्य श्रादि, ब्रह्माण्ड मे सूर्य, चन्द्र, नक्षत्रादि भी यद्यपि ऋषि हैं, किन्तु परम ऋषि आत्या या परमात्मा ही है। एक धाम मोक्षधाम है, जो अन्य अनेको लौकिक धामों में श्रेष्ठ है। आशीर्वाद भी एक ही होता है, वह है स्वस्ति का स्राशी-वीद । यद्यपि दीर्घायु होने, सौभाग्यवान् होने, तेजस्वी होने, ऐश्वयंशाली होने - आदि के अनन्त आशीर्वाद हो सकते है, परन्तु उन सबमे स्वस्ति अन्तर्निहित होता है। यक्ष (पूजनीय) भी पृथिबी पर एक ही है, वह है परमेश्वर। यद्यपि माता, पिता, अतिथि, गुरुजन भादि भ्रनेक पूजनीय हैं, तो भी वह पूजनीयो का

५५. गौ. स्रादित्यो भवति । निरु २. १४

५६. प्राणो हि गौः । शतः ४ ३ ४. २५ ग्रन्डवान् प्राणा उच्यते । प्रथर्व ११ ४. १३

५७ ऋषिर्दर्शनात्। निरु २ ११

प्रदास्ति गोम्यो जगते पुरुषेभ्यः श्रथर्वे १ ३१. ४। स्वर्यन्तु यजमानाः स्वस्ति, वही ४. १४ ५। स्वस्ति न इन्द्रो मधवान् कृणोतु, वही ७ ६१ १। कृणोमि ते प्राणापानौ जरा मृत्युं दीर्घमायुः स्वस्ति, वही ८.२.११।

भी पूजनीय एव परम यक्ष है<sup>१६</sup>। फिर, एक ही ऋतु है, प्रधिक नहीं-। यह ऋतु संवत्सर है। यद्धपि वेद के अनुसार ऋतुओं की संख्या वर्गीकरणों के भेद से बारह, सात, छ., पाच, चार, तीन, दो एक और अहोरात्रों की दिष्ट से ३६० या ७२० होती है, तो भी सवत्सररूप एक ऋतु ही प्रधान है<sup>६०</sup>। ऐसी सौ ऋतुओं से मनुष्यों का शतसवत्सर जीवन-यज्ञ बनता है<sup>६६</sup>।

ग्रथर्ववेद के केनसूक्त (१०.२) में भी कुछ प्रश्नोत्तर मिलते हैं।

## किसकी कृपा से श्रोत्रिय ग्रादि मिलते हैं ?

केन श्रोत्रियमाप्नोति केनेमं परमेष्ठिनम् केनेममग्नि पूरुवः केन संबत्सरं ममे ।। बहा श्रोत्रियमाप्नोति बहा मं परमेष्ठिनम् । बहा मग्नि पूरुवो बहा संवत्सरं ममे ।। ग्रथर्व १० २. २०, २१

प्रका - किसकी कृपा से पुरुष श्रोत्रिय गुरु को प्राप्त करता है, किसकी कृपा से परमेष्ठी को प्राप्त करता है, किसकी कृपा से ग्राप्त को प्राप्त करता है, किसकी कृपा से सवत्सर को मापने में समर्थ होता है?

उत्तर - ब्रह्म की कृपा से प्रविष्य श्रीत्रिय गुरु को प्राप्त करता है, ब्रह्म की कृपा से श्रीन को प्राप्त करता है और ब्रह्म की ही कृपा से सबत्सर को मापने में समर्थ होता है।

अज्ञान तथा मोह के अन्धकार से पार कर दिव्य ज्ञान एवं विवेक के प्रकाश में पहुँचा देने वाले, मुक्तिमार्ग के प्रदर्शक श्रोतिय गुरु विरलो को ही मिल पाते हैं। जिन पर परब्रह्म की कृपा होती है, वे ही ऐसे परम निष्णात गुरु को प्राप्त करते हैं। जगत्प्रपच से मन को विमुख कर अन्तर्मुख हो परमेष्ठी आत्मा का दर्शन करने वाले भी ससार मे वे ही होते है, जिन पर परब्रह्म कृपा करते हैं। कठोपनिषद् के निषकेता के समान अग्नि-विद्या था यज्ञ के रहस्य को हृदयगम भी वे ही करते हैं जिन पर परब्रह्म की कृपादृष्टि होती है।

५६. महद् यक्षं भुवनस्य मध्ये तपसि कान्त सलिलस्य पृष्ठे। श्रवर्व १०.७.३८

६०. द्रष्टव्यः निरु ४. २७ । ऋषभो वा एष ऋतूनां यत् संवत्सरः । तै. ब्रा. ३. ८. ३. ३

६१. द्रष्टव्यः सातवसेकरकृत ग्रथवंवेदभाष्य मे इस प्रवनोत्तर की व्याख्या ।

६२ ब्रह्म=ब्रह्मणा। सुपां सुलुग्पा० ७ १ ३१ से तृतीया विभक्ति का लुक् होकर यह रूप बना है।

इसी प्रकार एक-एक संवत्सर को मापतें हुए जीवन के शत-संवत्सर-यज्ञ को सकुशल पार करने वाले भी ब्रह्म-कृपा-प्राप्त पुरुष ही होते हैं हैं।

## किससे देवों में वास योग्य होता है?

केन देवाँ अनुक्षियति केन देवजनीविज्ञः । केनेदमन्यप्रक्षत्रं केन सत् क्षत्रमुख्यते ।। बह्य देवाँ अनुक्षियति बह्य देवजनीविज्ञः । बह्य दमन्यप्रकात्र बह्य सत् क्षत्रमुख्यते ।। अथर्व १० २. २२, २३

प्रक्त - किसमे मनुष्य देवो में वास करने योग्य होता है, किसमे दैवजनी प्रजाम्रो मे वास करने योग्य होता है ? किसमे ये ग्रन्य (क्षत्रियभिन्न) मनुष्य 'नक्षत्र' कहाते हैं ?

उत्तर - ब्रह्म ही है जिसकी कृपा से मनुष्य देवो (उच्च जनो) मे वास करने योग्य होता है। ब्रह्म ही है जिसकी कृपा से देवजनी प्रजाग्रो<sup>ध</sup> में वास करने योग्य होता है। ब्रह्म ही है जिसकी व्यवस्था से क्षत्रियंतर ब्राह्मशादि वर्गा 'न-क्षत्र' कहाते है। ब्रह्म ही है जिसकी व्यवस्था से कुछ लोग श्रेष्ठ क्षत्रिय कहाते है<sup>६४</sup>?

## मूमि, भ्रांकाश भ्रादि किसने बनाये ?

केनेयं सूमिविहिता केन द्यौरत्तरा हिता।
केनेदमूर्व्य तिर्यक् चान्तरिक्षं व्यचो हितम्।।
बह्मणा सूमिविहिता बह्म द्यौरुत्तरा हिता।
बह्मर्य्य तिर्यक् चान्तरिक्ष व्यचो हितम्।। प्रथर्व १०. २.२४, २५
प्रक्त - किसने यह भूमि रची है ? किसने ऊपर द्युलोक को निहित किया
है ? किसने इस विस्तीर्ण प्रन्तरिक्ष को ऊर्घ्य तथा तिरछे स्थापित किया है ?
उत्तर - बह्म ने भूमि रची है। बह्म ने ऊपर द्युलोक को निहित किया
है । बह्म ने ही ऊर्घ्य तथा तिरछे इस विस्तीर्ण प्रन्तरिक्ष को स्थापित किया

है।

६३ तुलनीय: मु० २४।

६४ दैवजनीः विशः = यज्ञ, परोपकार म्रादि द्वारा देवजनों का हित करने वाली प्रजाएं। देवजनेभ्यो हिता दैवजन्यस्ताः।

६५ क्षतात् किल त्रायत इत्युदग्र क्षत्रस्य शब्दो भुवनेषु रुढः। रघुवश २ ४३। जो ग्रापत्तियों से रक्षा करे वह क्षत्र, तथा तदितर वर्णं न-क्षत्र' हुए।

ग्रथर्व ११. द मे सृष्टयुत्पत्ति का ग्रलकारमय वर्णन करते हुए निम्न प्रश्नोत्तर हुए हैं—

## बहा के विवाह में घराती-बराती कौन?

यन्मन्युर्जायामावहत् सकल्पस्य गृहादिधः । क स्नास जन्याः के वरा क उ ज्येष्ठवरौऽभवतः । तपद्यवास्तां कर्मं च-मन्तर्महस्यर्गावे ।

त झास जन्यास्ते वरा ब्रह्म ज्येष्ठवरो ऽभवत् ।। भ्रथवं ११ ५ १,२

प्रकृत - जब मन्यु सकल्प के घर में से जाया को लागा, उस समय घराती कौन थे बराती कौन थे और ज्येष्ठ वर कौन था।

उत्तर - महान् ग्रागंव के ग्रन्दर तप तथा कर्म विद्यमान थे। वे ही घराती एव बराती थे। ब्रह्म ज्येष्ठ वर था।

यहा परमात्मा तथा प्रकृति के विवाह का आलकारिक वर्णन है। पर-मात्मा के अन्दर सृष्टयुत्पत्ति के लिए जाया की इच्छा हुई। उसने सकल्प किया ग्रीर जाया मिल गयी, मानो सकल्प के घर मे जाया को ले ग्राया। बहा इस विवाह में ज्येष्ठ वर था, तप घराती थे, कर्म बराती थे। तप का ग्रां है स्रष्टव्यपर्यालोचनात्मक ज्ञान है। ब्राह्मणग्रन्थों में इस ईश्वरीय तप का ग्रां सकारिक चित्रण करते हुए कहा गया है कि उसने इतना घोर तप किया कि उसके ललाट म स्वेदघाराये प्रवाहित होने लगी । यह ईश्वरीय तप ही बह्म के विवाह में घराती थे। साथ ही जीवात्मान्नों के पूर्व जन्मोपाजित ग्रुभासुम कर्मसस्कार भी उनके साथ विद्यमान थे, जिनका फल देत के लिए सृष्टि की ग्रावश्यकता थी, ये ही बराती थे।

## शरीर के श्रंगो को किस ऋषि ने जोड़ा?

जरू पादावष्ठीवन्तौ किसी हस्तावयो मुखम् ।

पृष्टीवं अंद्धो पादवं कस्तत् समदवाद् ऋषि ।।

क्षिरो हस्तावयो मुख जिह्वा गीवाद्य कीकसा ।

स्वचा प्रावृत्य सर्व तत् सथा समदवान्मही ।। प्रथवं ११ ८ १४, १४ ।

प्रदन - जांच, पैर, बुटने, सिर, हाथ, मुख, पसलिया, हंसली, पाद्यं, शरीर
के इन सब ग्रगो को किस ऋषि ने जोड़ा है ?

६६. यश्य ज्ञानमयं तपः । मु० १६

६७. गो० ना., पू० १ १,२

उत्तर - सिर, हाथ. मुख, जिह्ना, गर्दन के मोहरे, पीठ के मोहरे ग्रादि शरीर के सब भंगों को त्वचा से ढक कर महती संधा देवी (ओडने वाली ईम्बरी शक्ति) ने जोड़ा है।

#### शरीर में रंग किसने भरा ?

यत् तच्छरीरमशयेत् संघया संहित महत्। येनेदमद्य रोचते को ग्रस्मिन् वर्गामाभरत्।। सर्वे देवा उपाशिक्षम् तदजानाव् वधु सती।

ईशा वशस्य या जाया सास्मिन् वर्णमाभरत्।। प्रथर्व ११. ८. १६, १७ प्रश्न-संघा देवी से जोडा हुन्ना जो महान् शरीर शयन कर रहा था, उसमें वह रग किसने भरा, जिसके कारण यह न्नाज रोचमान हो रहा है।

उत्तर-शरीर में स्थित सब (प्राणादि) देवो ने (रंग भरने कीं) प्रार्थना की । उसे सती वधू ने जान लिया । कमनीय परमेश्वर की जो भ्रधीशवरी जाया (प्रकृति) थी, उसी ने इसमे रग भरा ।

अथर्व १२.४ में वशा गौ को ब्राह्मणों के लिए दान करने का विधान किया गया है तथा उसका महाफल भी विश्वित किया है। इस प्रसग में निम्न प्रश्नोत्तर हम पाते है।

## किस गाय का दूध-घी म्रादि म्रबाह्म ग लाये?

कति नु वज्ञा नारद यास्त्व वेत्थ मनुष्यजाः । तास्त्वा पृष्ट्यामि विद्वांसं कस्या नाइनीयादबाह्यणः । विलिप्त्या बृहस्पते या च सूतवज्ञा वज्ञा । तस्या नाइनीयादबाह्यणो य आज्ञतेत भूत्याम् ।।

मयवं १२.४.४३,४४

प्रका-हे नारद कितनी वशाएं है, जिन्हें तुम मनुष्यज (पालतू) जानते हो ? तुम बिद्वान् हो, ग्रतः उनके निषय मे मैं तुमसे पूछता हूँ कि उनमें से किसके दूध, घी ग्रादि का अब्राह्मण भक्षण न करे।

उत्तर-हे बृहस्पति, वशाश्रों के तीन रूप हैं, एक विलिप्ती, दूसरी सूत-वशा, तीसरी वशा। जो ब्राह्मण समृद्धि चाहता है, उमे इन तीनों के ही दूध-घी का स्वय भक्षण नहीं करना चाहिए (किन्तु इन्हें ब्राह्मणों को दान कर देना चाहिये) "।

६८. तुलनीयः : त्रीणि वं वशाजातानि विलिप्ती सूतवशा वशा । ताः प्रयच्छेद् ब्रह्मभ्यः सोऽनावस्कः प्रजापतौ । अथवं १२.४.४७

जो बाह्यण कुलपित बन गुरुकुलों व ग्राश्रमों का संचालन करते हैं तथा ग्रमणित छात्रों को विद्याध्ययन कराते हैं उन्हें उत्तम गौग्रों की ग्रावश्यकता होती है। सद्गृहस्थों को चाहिए कि जो उनके पास विशेष उत्तम गौए हों उनका दान करें दें; ऐसा समभें कि ब्राह्मण ही उनके दूष, भी ग्रादि के ग्राविक ग्री हैं, हम नही। प्रश्न किया गया है कि ऐसी गौंएं कितनी हैं। उत्तर में ऐसी तीन गौए बतायी गयी हैं—विलिप्ती, सूतवशा ग्रीर वशा। विलिप्ती वह है जिसके दूध में घी बहुत निकलता है। सूतवशा वह है जो उत्तम नस्ल की बछड़ियां ही बछड़िया देती है। वह भाश्रमों के लिए विशेष उपयोगी है, वयोकि उससे दूध के लिए ग्राधक गौए प्राप्त होगी। ऐसी गौ कृषि व व्यापार करने वाले गृहस्थों के काम की नहीं होती, क्यों कि उन्हें बछड़ों की भी ग्रावश्यकता होती है। वशा वह गौ है जो ग्रपनी किन्ही ग्रन्य विशेषताग्रों के कारण चाहने योग्य हैं "।

फिर प्रक्त किया गया है कि इन तीनों में से भी ऐसी कौन सी है जिसे दान न करना ग्रति भयकर परिगाम वाला होता है।

किस गाय का दान अवस्य करे?

नमस्ते अस्तु नारबानुष्ठु विदुषे वशा । कतमासां मीमतमा यामदत्त्वा पराभवेत् ।। श्रथर्व १२.४.४५

प्रश्न-हे नारद, श्रापको नमस्कार हो। श्राप जैसे विद्वान् को श्रवश्य गौ मिलनी चाहिये। श्रव कृपया यह बताइयं कि उक्त तीनो में से दान न करने पर भीमतम कौनसी होती है, जिसे दान न करने से मनुष्य पराभूत हो जाता है ?

इस मन्त्र का यथार्थ उत्तर इससे पहले के ४१वे मन्त्र में है-

या बङ्गा उदकस्पयन् देवा यज्ञादुदेत्य । तासां विलिप्त्य भीमामुदाकुष्त नारवः ॥

श्रवर्व १२.४.४१

६६. द्रष्ट्रव्य. सातवलेकर-ग्रथर्ववेदभाष्य. तृतीय खण्ड, १६३४, पृ. १४६।

७० विलिप्ती = जो अधिक घी देने वाली गी है (सातवलेक्र, अथर्वभाष्य)। सूतवशा = सूता उत्पादिता वशा वत्सतयों यया सा (जो बछड़िया ही व्याती है)। वशा = उश्यते काम्यते या सा (वह गी जो प्रचुर दूच देना ग्रादि गुणो के कारण चाहने योग्य है, वश कान्ती)। कहीं वशा बन्ध्या गी को तथा सूतवशा उस गी को भी कहा है जो एक बछड़ा जनने के बाद वन्ध्या हो जाती है, यर यह इसका सार्वितक ग्रर्थ नहीं है। द्रष्टब्य: 'वैदिक इण्डैक्स' मे इन शब्दो का विवेचन।

उत्तर-देवों ने यह से उठ कर जिन वशाग्रो को उत्कृष्ट कल्पित किया था, उनमें से विलिप्ती को नारद (दान न करने पर) भयंकर अनुभव करता है, अर्थात् कम से कम विलिप्ती का तो दान करना ही चाहिये।

## तुलनात्मक विचार

चारो वेदों के उपर्युक्त प्रश्नोत्तरों का विश्लेषण करने पर यजुर्वेद के प्रश्नोत्तरों में निम्न विशेषताये दिष्टगोचर होती हैं।

- १. वे ऐसे म्रवसरों के लिए हैं जब कोई परीक्षा या दूसरे के ज्ञान की थाह लेने की खिट से या गम्भीर ज्ञानचर्चा के लिए प्रश्न करता है। जब इस भावना से प्रश्न किया जाता है, तब स्वभावत: प्रश्न का रूप जटिल ग्रीर पेचीदा होता है। या तो उसके कई उत्तर हो सकने है या उत्तर स्फुरित ही नहीं होता । वेद मे इस शैली के प्रश्नोत्तर रखने का प्रयोजन ज्ञानवर्धन के साथ-साथ शिष्य या पाठक की बुद्धि का विकास करना है। इन प्रश्नो के अनुकरण पर हम व्यवहार में अन्य प्रश्न भी परस्पर कर सकते है। विद्वानो के पारस्परिक प्रश्नोत्तर जिस कोटि के होने चाहिये ये उनके अनुरूप हैं। एकाकी कौन विचरता है (यजु २३.४५.), समुद्र के समान सरोवर कौनसा है, ऐसी कौनसी वस्तु है जो मापी तोली न जा सके ( यजू २३.४७ ) श्रादि प्रश्न छोटे होते हुए भी ऐसे है जिनका उतर देने के लिए मस्तिष्क को प्रेरित करना पड़ता है। उत्तर भी प्रश्नों के सर्वधा भ्रमूरूप विद्वतापूर्ण तथा बेजोड़ बन पड़े है। जो मापी-तोली न जा सके ऐसी वस्तु हिमालय, सागर, सूर्य ग्रादि न बतला कर गौ बतलायी गयी है, इसमें कितना स्वारस्य है। स्थूल इंब्टि से तो गी की अपेक्षा हिमालय आदि अधिक अपरिमेय है, गौको तो बडी आसानी से मापा भी ब्रीर तोला भी जा सकता है, तो भी गी उत्तर देने में ही चमत्कार है।
- २. वे प्रहेलिकात्मक पुट को लिये हुए है। जैसे 'सबसे बडा पक्षी कौन है' इस प्रश्न का उत्तर दिया है 'बोडा सबसे बडा पक्षी है' (यजु २३.५३,५४) । यह उत्तर ध्रपने ध्राप मे एक पहेली है। ऐसा उत्तर देकर उत्तरदाता मानो प्रश्नकर्ता को चुनौती दे रहा है कि लो, धौर पूछो। देख लो बुद्धि मे कौन प्रश्निक है।
- ३ उनमे कुछ प्रश्न ऐसे हैं, जिनमें प्रश्न का रूप ग्रपने ग्राप में स्पष्ट नहीं है। उत्तरवाता को प्रश्न का स्वरूप समक्षमा तथा उत्तर देना दीनों कार्य करने पड़ते हैं। यथा, 'पिशंगिला कौन है ' कुरुपिशंगिला कौन है ?' (यजु २३.४४) इन प्रश्नों में पिश्नमिला तथा कुरुपिशंगिला शब्द अस्पष्ट हैं।

उत्तर देने वाला प्रथम इनके श्रयों का श्रनुसन्धान करने में प्रपनी बुद्धि लगायेगा, फिर उत्तर देने में।

४. उनके उत्तर ग्रनेकार्थकता को लिये हुए हैं। उनमें स्थूल ग्रर्थं के पीछे गम्भीर ग्रर्थं ग्रन्तिनिहित है। जैसे 'श्रक उछल-उछल कर चलता है, ग्रहि रास्ते पर तेजी से सरकता है' (यजु २३.५६), यहां खरगोश तथा सर्प इन स्थूल ग्रर्थों में ही परिसमाप्ति नहीं हो जाती, किन्तु पूर्वं व्याख्यानुसार ग्रन्य सूक्ष्म ग्रर्थं भी ग्राह्म होते हैं, ग्रन्यथा 'खरगोश उछल-उछल कर चलता है' यह उत्तर तो सामान्य मनुष्य भी दे सकता है, उसमे विद्वत्ता या कौशल क्या हुगा ?

इसकी तुलना मे ऋग्वेद तथा अथर्ववेद के प्रश्नोत्तर प्रायः सामान्य कोटि के है। उनमे दूसरे की विद्वत्ता की थाह लेने या दूसरे पर अपनी विद्वत्ता का सिक्का बैठाने की प्रवित्त कार्य नहीं कर रही है। किसी प्रसग में कोई जिज्ञासा उठी है तो उसके सामाधानार्थ प्रश्न कर दिया गया है। जैसे, "सोमरस के मद में आकर इन्द्र क्या करता है? (ऋग् १.१६४.१), पुरुष का घ्यान करते समय देवजनों ने उसके मुखादि की क्या कल्पना की ति (ऋग् १०.१३५५), कुमार अनुदेयी कैसे हुआ या उसका जन्म कैसे हुआ ?" (ऋग् १०.१३५५), बहुम अबृदेयी कैसे हुआ या उसका जन्म कैसे हुआ ?" (ऋग् १०.२३५५), बहुम आया को लाया तो घराती, बराती व ज्येष्ठ वर कौन थे ? (अथर्व ११.८.१), शरीर के अगो को किस ऋषि ने जोड़ा है ?" (अथर्व ११.८.१४) आदि अथर्वदेद के प्रश्न हैं। जिज्ञासा इन प्रश्नों की जननी बनी है तथा जिज्ञासा-शास्ति की दिष्ट से ही उत्तर दिया गया है।

विषय की दृष्टि से अवलोकन करें तो यजुर्वेद के प्रश्नोत्तर यज्ञ तथा प्रकृति से सम्बन्ध रखने वाले, ऋग्वेद के प्रश्नोत्तर इन्द्र, ग्राग्न, पुरुष ग्रादि देवों से सम्बन्ध रखने वाले तथा अथर्वेदेद के प्रश्न ब्रह्म द्वारा सृष्ट्युत्पत्ति तथा गौ के विषय मे हैं। सामवेद मे, जैसा हम ग्रभी कह ग्राये हैं, विशेष प्रश्नोत्तर नहीं हैं। जो एक प्रश्नोत्तर दर्शाया गया है उसके प्रश्नपरक तथा उत्तरपरक दोनों मन्त्र ऋग्वेद मे भी ग्राये है, परन्तु वहा दोनो पृथक् सूक्तों (क्रम्काः ६.६४.७ तथा ६.६.२६) मे हैं तथा प्रश्नोत्तर का रूप धारण नहीं करते। तो भी सामवेद में ग्रव्यवहित पठित है तथा वहा प्रश्नोत्तर का सौन्दर्य निखर उठा है।

इस प्रकार बेदों के प्रश्नोत्तर-प्रकरामों का विवेचन करने से यह स्पष्ट हैं कि विषय-प्रतिपादन के लिए प्रश्नोत्तर-भैली भी वेद की एक प्रिय शैली है।

#### षष्ठ ग्रध्याय

# प्रेरणात्मक, आश्वासनात्मक तथा आशीर्वादात्मक शैली

## १ प्रेरागात्मक शैली

प्रेरणात्मक शैली वह होती है जिसमे किसी को किसी कार्य के लिए साक्षात् रूप से प्रेरणा की जाती है। यह दो प्रकार की है, विध्यात्मक तथा निषेधात्मक। विध्यात्मक मे किसी कार्य को करने की प्रेरणा होती है तथा निषेधात्मक मे किसी कार्य से पृथक् रहने की प्रेरणा। इसमे सामान्यत. लोट्या विधिलिङ् की किया रहती है अथवा तब्यत् ग्रादि कृत्य प्रत्यय का प्रयोग होता है।

वेदो मे यह शैली मध्य-मध्य मे विविध स्यलो मे उपलब्ध होती है। इस शैली हारा वेद मनुष्य को कर्तव्य-पथ पर चलने की एवं निम्न ग्रवस्था से ऊपर उठकर महान् बनने की प्रेरणा करते हैं। ब्राह्मण, क्षत्रिय, राजा, सेनापित, सैनिक, बृहस्पित. ग्राचार्य, शिंध्य, स्त्री, पुरुष, भिष्ण, आतुर ग्रादियों को उन-उन के कर्तव्य उपदिष्ट किये गये हैं, तथा उद्बोधन दिया गया है। केवल मनुष्य के लिये ही नहीं, किन्तु चेतनत्व का ग्रारोप कर नदी, पर्वत आदि अचेतनों के प्रति भी यह शैली बेदों में व्यवहृत हुई है। नीचे हम इस शैली के पर्याप्त उदाहरण प्रदक्षित करेंगे। कुछ मन्त्रों के देवता यद्यपि इन्द्र, ग्रान्न, सूर्य ग्रादि हैं तो भी उनका ग्रात्मापरक ग्रर्थ लेकर मनुष्य पक्ष में योजना की गयी है। प्रथम प्रेरणा के विध्यात्मक रूप को लेते हैं।

# (क) बिध्यात्मक रूप

# उद् बोधन

प्राणियों में मनुष्य सर्व-श्रेष्ठ है। उसके अन्दर मन, बुद्धि श्रादि की शक्ति अद्भुत है। किन्तु साधारणतः वह अपनी शक्ति को विस्मृत किये रखता है। वह अपनी शक्ति को पहचाने, एतदर्थं उसे उद्बोधन की आवश्यकता है। अत एव अनेक वेदमन्त्र उद्बोधन-परक हैं, जो भाषा और भाष दोनों ही दिष्टयों से अत्यन्त सजीव तथा स्फूर्तिदायक हैं। कुछ उदाहरण निम्न हैं।

उदीर्थं जीको प्रसुनं ग्रागायक्यागाव् तम आ ज्योतिरेति । ग्रारेक् वन्थां यातके सूर्यायागन्म यत्र प्रतिरन्त आयुः ।। ऋग्.१.११३.१६ श्रवमन्वती रीयते संरभध्वमुत्तिष्ठत प्रतरता सत्तायाः । अत्रा जहाम मे असन्नशेषाः शिवान् वयमुत्तरेमाभि वाजान्।। ऋग् १०.१३.८ उद्बुष्यध्व समनसः सत्तावः समन्तिमन्ध्वं बहवः सनीदाः । विधकामन्तिमुषसं च देवीमिन्द्रावतोऽवसे निह्नये वः ॥ ऋग् १०.१०१.१

"उठो, जागो, हे भाइयो जीवन ग्रौर प्राण हमें प्राप्त हुआ है, ग्रन्धकार दूर हो गया है, ज्योति ने पदार्पण किया है, ग्रास्मसूर्य की ऊर्घ्यात्रा के लिए उसने मार्ग खोल दिया है। हम उस अवस्था में पहुंच गये हैं, जहा ग्रायु ही आयु है। मित्रो, उठो, पयरीली नदी बड़े वेग से बह रही है, मिल कर उद्यम करो, पार हो जाग्रो। जो ग्रशिव वस्तुए हैं, उन्हें हम यहीं छोड़ देवें, जिव ऐक्वयों को पाने के लिए पार उतर जाये। उठो, साथियो, मनोबल से अनुप्राणित होवो, एक नीड के वासी तुम सब अपने अन्दर 'श्रान्त' को प्रवीप्त करो। इन्द्र की ग्रधीनता में रहने वाले तुम सबकी रक्षार्थ मैं उस ग्रान्त का आह्वान करता हूं, जिसे धारण करते हो मनुष्य कियाशील हो जाता है, उस उषा का ग्राह्वान करता हूं, जिससे जीवन ज्योतिर्मय हो जाते है।

स्ववृत्तं हि त्वामहमिन्द्र शुथवानानुव वृषम राज्ञचोवनम् । प्रमुञ्चस्व परिकुत्साविहागहि किमु त्वावान् मुष्कयोर्वद्ध आसते ।।

ऋग् १०. ३८. ५

तन्तुं तन्त्वन् रजसो भानुमन्त्रिहि ज्योतिष्मतः पथो रक्ष वियो कृतान्। अनुत्वरां वयत जोगुवामपो मनुभंव जनया वैत्र्यं जनम् ॥ ऋग् १०, ५३,६ इबं त एक पर ऊत एकं तृतीयेन ज्योतिषा सं विशस्त । संवेशने तन्त्रश्चाररेषि प्रियो वेवानां परमे जिनत्रे ॥ ऋग् १०, ५६, १ इति चिद्धि त्वा धना जयन्त मवे मवे अनुमवन्ति विप्राः। ओजीयो धृष्णो स्थिरमा तनुष्व मा त्वा दभन् यातुधाना बुरेबाः॥

ऋग् १०. १२०. ४

"हे वीर, मैने सुना है कि तू स्वय अपने को बन्धनों से मुक्त कर सकने वाला है, पराजित न होने वाला है, सफलता पाने वाला है। धातक के हाथ से अपने आपको छुडा ले, कूद कर यहाँ आ जा। क्या तुभ जैसा वीर पाशबद्ध रह सकता है। अपने जीवन का तार फैलाता हुआ तू 'भानु' तक पहुंच जा। ज्ञान से उत्पादित ज्योतिष्मान् पयों की रक्षा कर। इकसार उन कर्म-पटों को बुनता चल, जिन्हें प्रभु के स्तोता बुनते हैं। तू मननशील बन, दैश्य जन को उत्पन्न कर। हे नर, तेरा एक यह भौतिक रूप है, एक पर्म दिख्य रूप है। भौतिक रूप को ही सर्वस्व मत सम्भः। तृतीय अथोति के साथ संगति कर।

इस संगति में स्वरूप से सुन्दर हो. परम जन्म को प्राप्त कर, देवों का प्रिय बन। हे बीर, जब तू बीरता के हर्ष से हर्षित हो ऐश्वर्यों को जीतता है, तब विश्रजन तेरे स्तुतिगीत गाते हैं। हे विजेता, श्रपने श्रोजंपूर्ण बल का विस्तार कर। सावधान, दुश्चरित्र यातुषान तुभे तिरस्कृत न कर सके।"

सं सीवस्य महाँ धास शोखस्य देववीतमः । वि धूममग्ने अरुवं मियेध्य सृज प्रशस्त दर्शतम् ॥ यजु ११. ३७ सुपर्गोऽसि गरूमान् पृष्ठे पृथिव्याः सीद । भासान्तरिक्षमापृण ज्योतिषा दिवमुत्तभान तेजसा दिश उद्दंह ॥

यज् १७. ७२

'है अग्रणी, उत्तम स्थिति लाभ कर, तू महान् है, देवो की प्राप्ति में अदितीय है। हे पूजास्पद, हे प्रशस्त, तू अपने प्रताप रूपी दर्शनीय धूम को उत्पन्न कर। तू उत्तम पखो वाला है, ऊँची उड़ानें लेने वाला है, गुरु आत्मा वाला है। पृथिवी के सिहासन पर अधिष्ठित हो, अपनी कान्ति से अन्तरिक्ष को परिपूर्ण कर दे, अपनी ज्योति से खुलोक को थाम ले, अपने तेज से दिशाओं को इद कर दे।

वृष्या दूषिरसि हेत्या हेतिरसि मेन्या मेनिरसि ।
आप्नुहि श्रेयांसमित समं काम ॥
सूरिरिस वर्चोषा असि तन्पानोऽसि । म्राप्नुहि० ॥
शुक्रोऽसि भ्राजोऽसि स्वरसि ज्योतिरसि । म्राप्नुहि०॥ प्रयवं २.११.१,४,४ समुद्र ईशे स्रवतामिनः पृथिन्या वशी ।
चन्द्रमा नक्षत्राणामीशे त्वमेकवृषो भव ॥
सम्राडस्यसुराणां ककुम्यंनुष्याणाम्
वेवानामर्थभागसि त्वमेकवृषो भव ॥
प्रथर्व ६. ८६. २, ३

"हे नर, जो शक्ति तुभे दूषित करने आती है, उल्टा उसी को तू दूषित कर देने वाला है। शस्त्र का तू शस्त्र है, वज्र का तू वज्र है। अपने आपको पहचान, श्रेष्ठो तक पहुंच, बराबर वालों से आगे बढ़। हे नर, तू विद्वान् है, वर्चस्वी है, शरीर-रक्षक है। अपने आपको पहचान, श्रेष्ठों तक पहुंच, बराबर वालों से आगे बढ़। हे नर, तू शुद्ध हे, भाजमान है, आनन्दमय है, ज्योति-ष्मान् है। अपने आपको पहचान, श्रेष्ठों तक पहुंच, बराबर वालों से आगे बढ़। हे नर, जैसे समुद्र निदयों का राजा है, अग्नि पृथिवी का राजा है, चन्द्रमा नक्षत्रों का राजा है, वंसे ही तू भी सबका राजा हो जा, सर्वश्रेष्ठ बन जा। तू असुरों पर शासन करने वाला है, मनुष्यों में सर्वोपरि है, देवों का आधा आसन पाने बाला है। तू सबका राजा हो जा, सर्वश्रेष्ठ बन जा।" वि जिहीका लोकं कृत्यु बन्धान्मुञ्चासि बद्धकम् । योग्या इव प्रक्युतो गर्भः पथः सर्वौ ग्रनुक्षिय ॥ ग्रथर्व ६.१२१.४

उत्कामातः पुरुष माव पत्था मृत्योः पश्वीशमय मुझ्यमानः । मा च्छित्था अस्मात्लोकावग्नेः सूर्यस्य संस्काः ।। उद्यानं ते पुरुष नावयानं जीवातुं ने दक्षताति कृणोिम । म्रा हि रोहेमममृतं सुक रथमय जिविविद्यमा वदासि ।।

ग्रथर्व ८.१.४,६

विश्व च रोह पृथिवीं च रोह राष्ट्रं च रोह द्रविणं च रोह। प्रजां च रोहामृतं च रोह रोहितेन तन्त्र सं स्पृशस्त्र ॥ अथर्व १३.१.३४

हरिः सुपर्गौ विवमारुहोऽचिषा ये त्वा दिग्सन्ति दिवमृत्पतन्तम् । श्रव ता जहि हरसा जातवेबोऽविभ्यदुपोऽचिषा दिवमारोह सूर्य ।। श्रवर्व १६.६५१

"हे मनुष्य, हाथ-पर मार, ससार मे अपना स्थान बना, जो बद्ध है, उन्हें बन्धन से मुक्त कर। गर्भाश्य से बाहर आये हुए गर्भ के समान तू बन्धन से मुक्त होकर स्वतन्त्रतापूर्वक सब मार्गों में विचर, सब दिशाओं में उन्नित कर। हे पुरुष, इस वर्तमान अवस्था से उन्नित कर, अवनत मत हो, मृत्यु की बेड़ी को काट दे। इस लोक से वियुक्त मत हो, अग्नि एव सूर्य के संदर्शन से अपने को विचित मत कर। देख, तेरी उन्निति होनी चाहिए, अधोगित नहीं, तेरे अन्दर में जीवन तथा बल को फूकता हूं। इस असतमय सुखगामी 'रथ' पर आरोहण कर तथा चिरजीब होता हुआ जानवाणी बोलता रह। तू आकाश मे सर्वोपिर हो जा, पृथिवी पर सर्वोपिर हो जा, राष्ट्र में सर्वोपिर हो जा, ऐश्वर्य मे सर्वो-परि हो जा, प्रजा मे सर्वोपिर हो जा, अग्नत-प्राप्ति में सर्वोपिर हो जा, इतना उन्नत हो जा कि सूर्य से शरीर को छुआ ले। हे नर, तू सूर्य है, तू ससार से कालुष्य को हरने वाला है, तू उत्तम पंखों वाला है। अपनी अनुपम दीप्ति के साथ उन्नित के आकाश मे आरोहण, कर। आकाश में आरोहण करते हुए तुओं जो विज्ञित करना चाहे उनका तू अपनी तेज से संहार कर दे। अयभीत न होता हुआ उप प्रताप वाला तू अपनी ज्योति के साथ आरोहण करता रह।"

#### कर्तव्य-प्रेरगा

वेदों में उद्बोधन की प्रेरणा देखने के उपरान्त झब राजा, सेनानी आदि के लिए तथा जन-साधारण के लिए जो कर्तव्य-प्रेरणायें दी गई हैं. उनका श्रवलोकन करेंगे। यद्यपि वेदों की शैली स्मृति-ग्रन्थों के समान एक-एक प्रकरण को लेकर क्रमण: विस्तार से सीचे रूप में कर्तव्य प्रतिपादित करने की नहीं है, तो भी श्रनेक स्थलों में कर्तव्य-प्रेरणायें उपलब्ध होती हैं, जिनसे वेद की दिव्य में मानव-श्रादर्श सूचित होता है।

राजा एवं सेनानी के प्रति

मा त्वा हार्षभन्तरेषि ध्रुवस्तिष्ठाविचाचितः। विश्वस्त्वा सर्वा वाञ्चन्तु मा त्वव् राष्ट्रमिधम्नशत्॥ इत्रैषेषि मापच्योष्ठा पर्वत इवाविचाचितः। इन्द्र इवेह्नु ध्रुवस्तिष्ठेह राष्ट्रमु धारय॥

ऋग् १०,१७३.१,२

उत्तरस्त्वमधरे ते सपत्ना ये के च राजन् प्रतिशत्रवस्ते।
एकवृष इन्द्रसद्धा जिगीवाँ छत्र्यतामः भरा भोजनानि।।
सिंहप्रतीको विशो प्रद्धि सर्वा ब्याध्रप्रतीकोऽव बाधस्य शत्रून्।
एकवृष इन्द्रसद्धा जिगीवाँ छत्र्यतामास्तिदा भोजनानि।।

अथर्व ४.२२.६,७

ध्रुवोऽच्युतः प्र मृणीहि शत्रून् छत्रूयतोऽघरान् पादयस्य । सर्वा दिशः संमनस सध्रीचीध्रुं वाय ते समितिः कल्पतामिह ॥ विसमीग् कृणुहि विस्तमेषां ये भुञ्जते ग्रवृणन्तो न उवर्यः । ग्रयवतान् प्रसवे वावृधानान् बहाद्विषः सूर्याद् यावयस्य ॥ ऋग् ४.४२ ६

"मैंने तुफ्ते राजा चुना है, तू प्रजाश्रो के मध्य में बास कर, ध्रुव बना रह, श्रविचल हो। सब प्रजाए तुफ्ते चाहती रहे, तुफ्ते राष्ट्र छिने नहीं। इसी पद पर बना रह, सिंहासन से च्युत मत हो, पर्वत के समान श्रमचित रह। इन्द्र के सखा ध्रुव हो, राजगद्दी पर बैठा हुमा राष्ट्र का धारण करता रह। हे राजन, तू उच्च हो, जो तेरे प्रतिद्वन्द्वी रिपु है, बे नीचे हो जायें। सिंह होकर सब वैरियों को हडप जा, ब्याध्र होकर शत्रुश्रो को परे खदेड दे। सर्व-श्रेष्ठ हो, इन्द्र का सखा बन, विजयी हो, शत्रुता करने वालो का भोजन छीन ले। ध्रुव तथा श्रच्युत होना हुशा तू शत्रुश्रों का सहार कर, वैर करने वालों को ठोकर के प्रहार से गिरा दे। सब दिशाएं तेरे साथ श्रनुकूल मन वाली तथा सहयोग करने वाली हो। राजपरिषद् तेरे साथ सहयोग करने वाली हो। जो लोग दान न करते हुए केवल स्वयं उपभोग करते हैं, उनके धन को तू विसरणशील कर दे। तुष्कर्म करते हुए भी संसार मे वृद्धि प्राप्त करने वाले बहादेषियों को सूर्यदर्शन से विचित कर दे।"

प्रेह्मचीहि धृष्णुहिन ते बच्चो निबंसते। इन्द्र नृम्णं हिते क्षवो हनो धृत्रं जया भयोऽर्थन्तन् स्वराज्यम् ॥ ऋग् १.८०.३

पदा पर्शो रराधसो नि बाधस्य महाँ असि । निह त्या कडचन प्रति ॥ ऋग् ८.६४२ बृहस्पते परि दीया रथेर्न रक्षोहामित्रां ग्रपबाधमानः । प्रभञ्जन्त्सेनाः प्रमृशो युधा जयन्नस्माकमेध्यविता रथानाम् ॥

ऋग् १०१०३,४ अब स्म दुर्हणायतो मतस्य तन्तृहि स्थिरम्।
अधस्पदं तमीं कृषि यो भस्मां भ्राविदेशति,
वेवी जनित्र्यजीजनद् भद्रा जनित्र्यजीजनत् ॥ ऋग् १०१३४.२
वि रक्षो वि मृषो जहि वि वृत्रस्य हन् इज ।
बि मन्युमिन्द्र वृत्रहन्नभित्रस्याभिदासतः ॥ ऋग् १०१५२.३
उत् तिष्ठ त्यं देवजनाषुंदे सेनया सह ।
मञ्जन्मभित्रार्गा सेना भोगेभिः परिवारय ॥
उद्येष्य सं विजन्तां भियामित्रान् स सज ।
उद्योष्य सं विजन्तां भियामित्रान् स्यवृद्धे ॥

ग्रथर्व ११.६.५,१२

"आगे बढ, आक्रमण कर, परास्त कर, तेरा बच्च भुके तही। हे बीर, तेरा बल बड़े से बड़े क्षत्रु को भुका देने बाला है, वृत्र का सहार कर, धाराओं को जीत ले, स्वराज्य का आराधक बन। पाद-प्रहार से विनाशकारी लुटेरों को नीचे गिरा दे। हे बीर, तू महान् है, कोई तेरी बराबरी नहीं कर सकता। हे बिशाल सेना के सेनानी, राक्षसों का संहर्ता, श्रमित्रों को दूर भगा देने बाला तू रथारूढ़ हो चारों ओर धूम। शत्रुसेनाओं का भजन करता हुआ, हिंसकों को युद्ध द्वारा जीतता हुआ हमारे रथों का रक्षक बन। बुरी तरह मार काट करने वाले मनुष्य के बल को नीचा दिला दे। जो हम पर शासन करना चाहता है, उसे पैरों से रौंद दे। स्मरण रख, तुभे दिव्य जननी ने जन्म दिया है, तुभे भद्र जननी ने जन्म दिया है। राक्षस को विनष्ट कर दे, सहारक को कुचल दे, शत्रु की दाढ़े तोड़ दें। हे दस करोड़ सैन्य के अधिपति, हे देवजन, अपनी सेना के साथ उठ खड़ा हो, शत्रु की सेना को परास्त कर नागपाशों से घेर ले। हे सौ करोड़ सेना के नायक, रिपुत्रों को प्रकम्पित कर दे, वे बिचलित हो उठे, उन्हें भय से संयुक्त कर दे। विशाल पकड़ वाले बाहुसद्या कॉटो से शत्रु-दल को विद्ध कर दे।

#### बीर सैनिकों के प्रति

मक्तो यद्ध वो वलं जनाँ श्रमुक्यवीतन । गिरी रमुक्यवीतन ।।

ऋग् १ ३७. १२

स्थिरा वः सन्त्वायुषा परास्मुदे वीड् उत प्रतिष्कमे । युष्माकमस्तु तिवची पनीयसी मा मर्त्यस्य माधिनः । ऋग् १.३६,२ परा ह यत् स्थिरं हथ नरो वतंयथा गुरु ।

वि यायन बनिनः पृथिव्या व्याक्षाः पर्वतानाम् ॥ ऋग् १. ३६ २, ३ वाक्षीयन्त ऋष्टिमन्तो मनीविषाः सुधन्वान इषुमन्तो निषक्षिणः । स्वत्र्वाः स्व सुरयाः पृक्षिनमातरः स्वायुधा महतौ यायना शुभम् ॥

ऋग् ४ ४७ २

परा बीरास एतन मर्यासी भव्रजानय । प्रान्तियो यदासव ॥

ऋग् ५ ६१. ४

वि तिष्ठध्वं मस्तो विक्विष्यात गुभायत रक्षसः सं पिनष्टन । वयो ये भूत्वी पत्तयन्ति नक्तभिये वा रिपो दिधरे देवे श्रध्वरे ॥

ऋग् ७ १०४. १५

संक्रन्यनेनानिमिषेण जिल्लाना पुत्कारेल हुइ व्यवनेन धृष्क् ता।
तिबन्द्रेस जयत तत् सहष्यं युधो नर इषुहस्तेन वृष्णा।।
ऋग् १०. १०३. २

प्रता जयता नर इन्द्रो वः शर्म यच्छतु । उग्रा वः सन्तु बाहवोऽनाषुच्या यचासभ ।। ऋग् १०. १०३. १३

'हे बीरो जो तुम्हारे अन्दर बल है, उससे रिपुजनों को हिला दो, पर्वतों को गिरा दो। शत्रु को पलायन करा देने के लिए तुम्हारे हिन्यार सुदृढ हों, शत्रु के वार को रोकने के लिए सुदृढ हों, तुम्हारी सेना प्रशसा योग्य हो, मायावी शत्रु की ऐसी न हो। तुम स्थिर से स्थिर बस्तु को भी गिरा देने वाले हो, भारी से भारी वस्तु को हिला देने वाले हो। पृथिवी के वनसुक्त प्रदेशों को चीरते चले जाओं, पर्वतों के शिखरों को चीरते चले जाओं। कन्धे पर परशु है, हाथों में भाले हैं, मनीणों हो, धनुष, बागा, तरकस धारश करने वाले हो, उत्तम घोड़े, उत्तम रथ तुम्हारे पास है। हे वीरो, हिषयार उठाओं और शुभ उद्देश्य की पूर्ति के लिए बढ़े चलों। हे भद्र जनम वाले मर्ल्य वीरो, युद्धक्षेत्र में आगे-आगे जाओं, जिससे अग्नि से तप कर खरे उतरों। हे सैनिको, दृढ़ स्थिति के साथ प्रशाओं में स्थित होवो, महत्वाकांक्षा रखों, डन राक्षसों को पकड़ लो, पीस डालों, जो पक्षी होकर राजि में उड़ते

हैं तथा जो दिव्य राष्ट्रयज्ञ को दूषित करते हैं। हे योद्धा नरो, सिंहनाव करने वाले, निर्निषेष, विजयशील, रणसमर्थ, दुरुच्यवन, घृष्णु, इषुहस्त, ग्रस्त्रवर्षी सेनानी के साथ तुम विजयलाभ करो, बेरी को परास्त कर दो। ग्राये बढो, विजयलाभ करो, इन्द्र तुम्हें सफलता दे। तुम्हारी बाहुए उग्र हों, जिससे तुम ग्रनाधृष्य बने रहो।"

ग्रसौ या सेना मरुतः परेखामस्मानैत्यभ्योजसा स्पर्धमाना । तां विध्यत तमसापन्नतेन यथैषामन्यो ग्रन्यं न जानात् ॥ ग्रथर्व ३. २, ६

द्यतिधावतातिसरा इन्द्रस्य बचसा हत। श्रीव वृक हव मथ्नीत स वो जीवन् मा मोबि प्राणमस्यापि नद्यात।। स्रथवं ५. ८ ४

उत् तिष्ठित सं नद्वाध्यमुदाराः केतुभिः सह । सर्पा इतरजना रक्षांस्थमित्राननु धावत ॥ ग्रथवं १११०.१

"हे बीरो, वह जो शबुओ की सेना ओज से स्पर्धा करती हुई हमारी ओर ग्रा रही है, उसे सब कर्मों को रोक देने वाले मोहान्धकार से विद्ध कर दो, जिससे वे ग्रापस में एक-दूसरे को भी न पहचान सके। दौड़ पड़ो, हे ग्राग्रामी बीरो, ग्रप्ते नायक की ग्राज्ञा पाते ही शबु पर जा टूटो। शबु को पकड़कर ऐसे महभोर डालो, जैसे भेडिया भेड को। देखो, वह जीवित वचकर न भागने पाते। इसके प्राग्रों को बाध लो। उठो, हे उदार बीरो, पता-काग्रों के साथ संबद्ध हो जाग्रो। जो सर्प है, इतर जन है, राक्षस हैं, ग्रामित्र है, उन पर धावा बोल दो।

#### नारी के प्रति

अधः पश्यस्य मोपरि संतरां पादकौ हर ।

मा ते कशप्तकौ दृशन् स्त्री हि बह्या बमूबिय ।। ऋग् ८.३३. १६ भ्रघोरचकुरपितवृत्येथि शिवा पशुभ्यः सुमनाः सुवर्धः ।

वीरसूदेंबकामा स्योना शं नो भव द्विपदे शं चतुक्यदे ।। ऋग् १०.८४.४४ पूर्णं नारि प्रभर कुरभमेतं वृतस्य धाराममृतेन संभृताम् ।

इमां पातृ नमृतेना समङ्खीष्टापूर्तमित्र रक्षात्येनाम् ॥ भ्रथवं ३.१२.८ शिवा भव पुरुषेन्यो गोन्यो श्रद्धेन्यः शिवा ।

शिवास्मं सर्वस्मे क्षेत्राय शिवा न इहैचि ॥ ग्रथवं ३.२८.२ शाशासाना सौमनसं प्रवां सौनाम्यं रियम् ।

पाय्रमुकता मृत्वा सं नद्धास्थामृताय कम् ॥ ग्रथवं १४.१.४२

ग्रारोह वर्गोपसीवाग्निमेव देवो हन्ति रक्षांति सर्वा ।। इह प्रजां जनम पत्ये ग्रस्मे सुज्येष्ठ्योऽभवत् पुत्रस्त एवः ।। सुमङ्गली प्रतरणी गृहाणां सुशेवा पत्ये व्वज्ञुराम शंभूः । स्योना श्वश्वे प्र गृहान् विशेमान् ॥ ग्रथर्व १४.२.२४,२६

"नीचे दृष्टि रख, ऊपर नहीं । चलते हुए पैरों को समस्वर रख । तेरे सिर के केश तथा कुच दिखाई व दें । तू स्त्री गृहस्व-यज्ञ की ब्रह्मा है। अघोर-चक्षु हो, पित का दिल न दुला, पशुओं के लिए शिव हो, सुमना तथा सुबर्चा हो । वीरप्रसवा, देवों की ग्राराधना करने वाली तथा सुखकारिएमी बन । द्विपात, चतुष्पात् सबके लिए मगलमयी हो । हे नारी, इस भरे हुए कुभ को उठा ला, दुग्धामृत सिहन घृत की धारा को ले ग्रा । पीने वालों को ग्रमृत से तृष्त कर । यज्ञ तथा परोपकार के कर्म तेरी रक्षा करते रहे । पुरुषों के लिए मगलमयी हो, गौग्रों तथा ग्रश्वों के लिए मगलमयी हो, इस सारे क्षेत्र के लिए मगलमयी हो, यहा हम सबके लिए भी मंगलमयी हो । सौमनस्य, प्रजा, सौभाग्य तथा ऐश्वयं की ग्राकाक्षा रखती हुई तू पित की ग्रनुकूलकर्मा होकर ग्रमृत-प्राप्ति के लिए संनद्ध रह । मृगचर्म पर बैठ, ग्रिग्नहोत्र कर, यह ग्रान्वदेव सब राक्षसों को विनष्ट कर देता है । पित के लिए प्रजा उत्पन्न कर, तेरा पुत्र सुज्येष्ठ गुराों से परिपूर्ण हो । सुमगली वन, गृहो को तराने वाली हो, पित के लिए सुखदात्री, श्वश्न के लिए

## देवपूजा की प्रेरणा

य एक इक्षव्यक्ष्यवर्षणीनामिन्द्रं तं गीभिरम्यर्च आभिः।

यः पत्यते वृषभो बृष्ण्यावान् त्सत्यः सत्वा पुरुमायः सहस्वान् ॥

ऋग् ६, २२, १

सखायो बह् मबाहसेऽर्चंत प्र च गायत ।

स हि नः प्रमतिर्मही ॥

ऋग् ६.४५.४

. प्र सम्राजं अर्थजीमामिन्द्रं स्तीता नव्यं गीभिः।

नरं नृषाहं मंहिष्ठम् ।

ऋग् =.१६.१

यो रायोऽवनिर्महान् त्सुपारः सुन्यतः सस्ता ।

तिमन्त्रमभि गायत ॥

ऋग् इ.३२.१३

मर्जत प्रार्जत प्रियमेषासी मर्जत ।

प्रचन्तु पुत्रका उत पुरं न प्रव्यर्थत ।।

🕶 द्राव स्वराति गर्गरो जोघा परि सनिष्वणत् ।

्रिविष्ट्रमा परि चनिष्कदविन्द्राय ब्रह्मोद्यतम् ॥

ऋग् ८.६६.८,६

#### इन्द्राय साम गायत विप्राय बृहते बृहत्। धर्मकृते विषश्चिते पत्रस्यवे।।

ऋग् ८ १८ १

"जो एक है, मनुष्यों से ग्रावाहन किये जाने योग्य है, सुसवर्षी है, बनी है, सत्यस्वरूप है, पौरुषवान् है, बहुप्रज्ञ है, साहसी है तथा जो ग्रपने स्तोताग्रों का सहायक होता है, उस इन्द्र की तुम स्तुतिवाणियों से अर्चना करों। हे मित्रो, स्तोम को वहन करने वाले इन्द्र की ग्रचना करों, उसके स्तुतिगीत गान्नो, क्योंकि वह हमे प्रकृष्ट मित को प्रदान करने वाला है। जो मनुष्यों का सम्राट् है, शत्रुग्नों को परास्त करने वाला है, सबसे बढ़कर दानी है उस इन्द्र के स्तुतिगीत गान्नो। जो ऐक्वयों का रक्षक है, महान् है, जीवन-नौका को पार लगाने वाला है, भक्त का मखा है, उस इन्द्र के गीत गान्नो। ग्रचना करों, पुनः पुनः ग्रचना करों, हे प्रियमेषान्नो, ग्रचना करों। तुम्हारे पुत्र भी ग्रचना करें। शत्रुग्नों के पराजेता, भक्तों के परिपूरक इन्द्र की ग्रचना करों। गागर बजे, सारंगी वजे, पिगियाँ वजे, इन्द्र के लिए भिक्त-गीत गान्नों। जो वित्र है, महान् है, धर्मकृत् हे, विपिश्चत् है, स्तुति की जिसे चाह है, उस इन्द्र के लिए ग्राधिकाधिक सामगान करों।"

## उपस्तुहि प्रथमं रत्नधेयं बुहस्पति सनितारं धनानाम् । यः शंसते स्तुवते शं भविष्ठः पुरूबसुरायमज्जोहुवानम् ॥ ऋग् ५.४२.७

"हे मनुष्यो. तू बृहस्पति की स्तुति कर, जो प्रथम है, रतन प्रदान करने वाला है, धनो का प्रदाता है, जो कीर्तन-स्तवन करने वाले के लिए मंगलकारी होता है, जो श्राह्मान करने वाले के समीप प्रवृद्ध ऐश्वर्य लेकर पहुँचता है।"

प्र सम्राज्ञे बृहदर्चा गभीरं ब्रह्म प्रियं वरुणाय श्रुताय । वि यो जवान व्यमितेव चर्मीपस्तिरे पृथिबी सूर्यीय ॥ ऋग् ४.८५.१

"तू उस सम्राट्, विश्वृत वह्ए प्रभु के लिए गभीर, प्रिय स्त्रोत्र का बहुत-बहुत उच्चारण कर, जिसने सूर्य की परिक्रमा करने के लिए पृथिवी को बिछाया है, जैसे एक शान्त्युपासक मृगचर्म को फैलाता है।

इमा रहाय स्थिरधन्त्रने गिरः क्षिप्रेयवे देवाय स्थधान्ते । अचाढाय सहमानाय वेधसे तिग्मायुधाय भरता श्रुणोतु नः ॥ ऋग् ७.४६.१

"रुद्र देव के गीत गाम्रो, जो स्थिरधन्दा है, क्षित्र इषुओं वाला है, म्रात्म-निभार है, अपराजेय है, पराजेता है, विद्याता है, तीरूण बाचुणों वाला है।" प्र मंहिष्ठाय गायत ऋताको बृहते शुक्रशोचिषे । उपस्युतासी ब्रम्बये ॥ प्रान्नवे बाचमीरय बृवभाय क्षितीनाम् ।

ऋग् ६ १०३ ६

स नः पर्वदति द्विषः ॥

ऋग् १०१६७ १

"हे स्तोतामो, उस मन्ति प्रभु के गीत गाम्रो, जो म्रतिशय दानी है, सत्यमय है, महान् है, पवित्र ज्योति वाला है। उस अग्नि के प्रति स्तुतिवारिएयो को प्रेरित करो, जो मनुष्यो पर सर्वविध ऐश्वर्यों की वर्षा करने वाला है।"

विप्रविचते प्रयमानाय गायत मही न धारात्यन्थी प्रवंति । अहिनं जुर्णामति सर्पति त्वसमत्यो न कीडक्रसरद्वृषा हरि:।। संबाध भ्रा निवीदत पुनानाय प्र गायत ।

शिशु न यज्ञैः परिभूषत श्रिये ॥

ऋग ६१०४१

"मेधाकी पवमान सोम के गुणगान करो, जो रसमय प्रभु महती जलघारा के समान बहुता हुआ हृदय मे आता है, सर्प के समान प्रापन भक्त की पुरानी पाप-केचूली को उतार फेकता है, अश्व शावक के समान हुस्प्रागरा मे क्रीडा करता है, रसवर्षक है, चितचोर है। मित्रो, ग्राओ, बैठो, पवित्रतादायक सोम का स्तुतिगान करो । जैसे शोभा के लिए शिशु को मजाया-सवारा जाता है, वैसे ही उस प्रभू को भक्तियज्ञों से अलकृत करो।"

परेचिर्वास प्रवतो महोरनु बहुन्य पन्थामनुपस्पन्नानम्। वैवस्थत सगमन जनानां यम राजान हविषा बुवस्य ।। ऋग् १०१४१

"हे मनुष्य, उस यम राजा की भिनतमय हिंद द्वारा आराधना कर जो उच्च से उच्च भूमिकाओं में पहुचा हुआ है बहुतों को मार्ग दर्शनि वाला है, विवस्वान् का पुत्र है तथा जनो को सचाई के लिए सगठित करने बाला है। यम राजा के लिए चृतयुक्त दूध की हवि दो।"

नमी मित्रस्य वर्षमस्य चक्षसं महो देवाय तद् ऋत सपर्यंत । दूरेवृते देवजाताय केतवे दिवस्पुत्राय सूर्याय शंसत ॥ ऋग् १०३७१ "भाइयो, उस सूर्यं प्रभू को नमस्कार करी, जो मित्र तथा वरुण को प्रकाश देने बाला है, दूर दीखता है देवजात है, केतुरूप है। उस सूर्य के महान् ऋत की आराधना करो।"

## अम्बिहोत्र की प्रेरशा

समिवासिव बुबरका वृत्तेवीववसासिविक् । आफ़िन् हथा बहोतम ॥

ऋब् ६४४.१,यबु ३.१

सुसिवदाय शोचिषे घृत तीत्रं सुहोतन ।

प्रांनये जातवेबसे ॥ ऋग् ५.४.१, यजु ३.२ अगिनदें वेषु राजत्यिंगनमंतें व्वाधिशन् ।
अगिननों हव्यवाहनोऽग्निं भीभिः सपर्यंत ॥ ऋग् ५.२५.४

प्रा जुहोता बुवस्यताऽग्नि प्रयत्यध्वरे ।

मृणीध्वं हव्यवाहनम् ॥ ऋग् ५ २६ ६

'समिधा से अग्नि का सत्कार करो। अग्निरूप अतिथि को घृतो से उद्बुद्ध करो। इसमे हच्यो की ग्राहुति दो। सुसमिद्ध, शोचिष्मान् जातवेदा अग्नि के लिए तीव्र घृत की आहुति दो। अग्नि ज्योतिर्मयों मे ज्योतिष्मान् है, यज्ञकुण्ड मे प्रविष्ट होता हुआ ग्रग्नि मनुष्यों के मध्य चमकता है। अग्नि हमारे हव्य को वहन करने वाला है। ग्रग्नि का वेदवाशियों से सत्कार करो। यज्ञ मे अग्नि की परिचर्या करो, अग्नि मे आहुति दो, हव्यवाड् ग्रग्नि का वरण कर लो। उस अग्नि की तुम वेदमन्त्रों से स्तुति करो, जो घृताहुति पाकर विशेष रूप से प्रदीप्त होता है।"

#### त्याग की प्रेरसा

पृणीयादिन्नाधमानाय तब्यान् द्राधीयांसमन् पश्येत पन्थाम् । ष्रो हि वर्तन्ते रथ्येव चक्रा उन्यमन्यमुप तिष्ठन्त रायः ।।

ऋग् १०. ११७ ५

ईशा बास्यमिदं सर्व यत् कि च जगत्यां जगत्। तेन स्यक्तेन भूजीया मा गृषः कस्य स्विद्धनम्।। ऋग् ४०.१

भतहस्तसमाहर सहस्रहस्त सं किर।

कृतस्य कार्यस्य चेह स्फाति समाबह ॥ भवर्व ३. २४. ५
यां ते धेनु निपृषामि यमु ते क्षीर प्रोवनम् ।

तेना जनस्यासी भर्ता यो ऽ जासवजीवनः ।। प्रथर्व १८. २. ३०

"धनी को चाहिए कि वह याचना करने वाले को धवश्य दान करे, वह लम्बे मार्ग को देखे। सम्पत्तिया रय-चक के समान घूमती रहती हैं, एक से दूसरे के समीप जाती रहती हैं। इस जगतीतल में जो कुछ भी कार्य में आने वाला धन है, वह सब ईश्वर द्वारा प्रदत्त है (उसी का है)। अत त्यागभाव से उपभोग कर, लोभ मत कर, धन भला किसका है। हे मनुष्य, तू सी हायों से धन कमा, सहस्र हाथों से उसका दान कर। कमाये हुए तथा भविष्य में कमाये जाने वाले धन की वृद्धि कर। जो मैं तुमें धेनु देता है, भी मैं तुमे

दूध भात देता हूँ उससे तू उस जन की सहायता कर जो जीवन रहित साहो गया है।

## श्रतिथि-सत्कार की प्रेरएगा

तद् यस्यैव विद्वान ब्रात्यो राज्ञोऽतिथिगृंहानागच्छेत् ।। श्रोयासमेनमात्मनो मानयेत् तथा क्षत्राय ना वृश्चते तथा राष्ट्राय ना बृश्चते ॥ प्रथर्व १५१०१२

तब् यस्यैव विद्वान् वात्योऽतिथिगृं हानागच्छेत् ।। स्वयमेनमम्युदेत्य ब्र्यात् वात्य क्वाऽवात्सीर्वात्योदक व्रात्य तर्पयन्तु वात्य यथा ते प्रिय तथास्तु वात्य यथा ते निकामस्तथास्त्वित ।।

ग्रथव १५१०१२

जिस राजा के घर में विद्वान् वात्य ग्रिथिति ग्राय वह ग्रंपना श्रहोभाग्य माने। इस प्रकार वह क्षात्र की हानि नहीं करता। जिसके घर में विद्वान् व्रात्य अतिथि ग्राये वह स्वयं उठ कर उसे कहे—हे वात्य, ग्राप कहाँ रहे? हे वात्य जल लीजिए। ह व्रात्य ये वस्तुए ग्रापको तृप्त कर। ह व्रात्य जैसा ग्रापको प्रिय हा वैसा किया जाये। हे व्रात्य जैसा ग्रापका मनोरथ हो वैसा किया जाये। हे व्रात्य जैसी ग्रापकी उत्कृष्ट ग्रीभ लाषा हो वैसा किया जाये।

तद् यस्यैव विद्वान वात्य उद्घृतेष्विग्निष्विधिश्रेतेऽग्निहोत्रऽतिथि गृंहाना गच्छेत्।। स्वयमेनमभ्युदेत्य स्र्याद वात्यातिसृज होष्यामीति ।। सं चातिसृजेष्जुहुयान्न चातिसृजेन्न जुहुयात ।। ग्रथवं १५ १२ १ ३

अज्ञितावत्यतिथावइनीयाद् यज्ञस्य सात्मत्वाय यज्ञस्याविच्छेदाय तद्वतम्।। अथर्व ६६३८

जिसके घर मे विद्वान् ब्रास्य ग्रितिथ ग्रिग्नियों के ग्राहृत हो जाने पर तथा ग्रिग्निहोत्र ग्रारभ हो जाने पर ग्राये वह स्वय उठकर इसे कहे—हे व्रास्य स्वीकृति दीजिए, मैं हवन करूँ गा। वह स्वीकृति देतों हवन करें, किसी कारण स्वीकृति न देतों उस समय हवन न करे। गृहपित को चाहिए कि वह अतिथि के सा चुकने पर साथे, जिससे यज्ञ ग्रात्मवान् रहें, यज्ञ ग्राविन्धिक रहे यह पवित्र कर्तव्य है।

## सांमर्नस्य की प्रेरणा

स गच्छप्य स बदध्य स वो मन्ति जानज्ञाम् । देवा अस्य पर्यो स्वानाना उपासते ।। समानी मन्त्रः समितिः समानी समानं मनः सह जिल्लमेवाम् ।

समान मन्त्रमभि मन्त्रमे वः समानेन वो हविवा कुहोमि ।।

समानी व श्राक्तिः समाना हृदयानि वः ।

समानमस्तु वो मनो यथा वः सुसहासति ।। %स्त् १०.१६१.२-४

"एक मत होकर चलो, एक मत होकर बोलो, तुम्हार मन एक ही जायें। जैसे देव परस्पर एक मत होकर अपने-अपने भाग का पालन करते हैं, वैसे ही तुम भी करो। तुम्हारा मन्त्र एक हो, समिति एक हो, मन एक हो, जिल एक हो। समान मन्त्र से तुम्हे अभिमंत्रित करता हूँ, समाम छवि से तुम्हें आहत करता हूं। तुम्हारा संकल्प एक हो, तुम्हारें हृदय एक हों, तुम्हारा मन एक हो, जिससे तुम्हारे अन्दर पूर्ण एकता का भाव विद्यमान रहे।"

सह्दयं सामनस्यमिष्ठ्रेष कृत्वोमि वः । भन्यो ग्रन्थमि हर्यत वर्त्त जातिववाष्ट्या ।। भनुद्रतः पितुः पुत्रो मात्रा भवतु संमनाः । जाया पत्ये मयुमतीं वाषं वदतु शन्तिवाम् ॥ समानी भपा सह वोजनभागः समाने योक्त्रे सह वो गुनिका । सम्यञ्जोऽग्निं सपर्यसारा नाभिमिवाभितः ।। भ्रथवं ३.३०.१,२,६

'सह्दयत्व, सामनस्य तथा अविद्वेष तुम लोगो मे उत्पन्न करता हूँ। दुम एक-बूसरे से प्रेम करो, जैसे नवजात बछड़े से गाय प्रेम करती है। पुत्र पिता का आज्ञाकारी हो, माता के साथ समान मन बाला हो। पत्नी पित के प्रति मधुर तथा शान्त बाली बोले। दुम लोगो का समान पानागार हो, समान धन्नागार हो। रज्जु से मैं तुम्हे बाधता हूँ। साथ मिल कर धन्नि की परिचर्या करो, जैसे घरे रचनाभि के बारो और मिले रहते हैं।

प्रम्य प्रेरशाएँ

युनक्त सीरा वि युगा तनुष्यं इते योनी वयतेहं बीजन्। गिरा च भूष्टिः सभरा ग्रसम्तो नेदीय इत् सुष्यः पर्ववमेयात्।।

雅可 [0. (0.2.3

त्रवं क्रम्थ्य स हि यो मृपाणी वर्मे सीव्यव्यं बहुता पृथुनि । दुरः क्रम्थ्यमायसीरबृध्दा मा यः सुस्रोक्यमसो इहता तम् ॥

ऋग् १०१.८, अवर्व १६.५८.४ '

मृत्योः पर्व योपयन्त एत आधीय आयुः प्रतरं दथानाः । श्रासीना मृत्यु भुवता संधरचेऽच श्रीवासी विश्वमा वर्वेण ॥

अवन ११.२.३०

"हम बोड़ो, युए वैजों से कम्बों पर रखी, धूमि जुस जाने नद उसमें बीज क्यम कर दो । हमारे कथवानुसार धन्न की वालियाँ खूब भन्नी हुई हो । फसम यक जामे पर दशक्तियाँ इसे नाहें।"

"नीशास्तरं वनाको, उससे तुम्हारे मनुष्यों की रक्षा होनी। बहुत से विशाल नवच सी नी। नौह-पुरियों का निर्माश करो, जो धर्मित न हो सके। तुम्हारा भन्नागार क्षीण होने वाला न हो, उसे छड करो।"

"बृत्यु के पैर को परे हटाते हुए, प्रतिश्चय दीर्घ धावु कारता करते हुए चनो । विश्वकर रहने के स्थान राष्ट्र में बैठे हुए तुम मृत्यु को चनका दे दो । तत्वस्थात् जीवित-कागृत होते हुए हम ज्ञानधात्ती बोखते रहें ।"

श्रवो यव् दार व्सवते सिम्बोः पारे स्थूपवान्। तदारभस्य दुर्हणो तेन गच्छ परस्तरम् ॥ ऋम् १०१५५.३ श्रपकाशन् पौक्षेयाद् कृषानो देव्यं वषः । त्रशीतीरम्यावर्तस्य विश्वेभिः सिद्धभिः सह ॥ ग्रथवं ७.१०५.१

"यह जो सिम्बुके निमारे बिमा निसी पुरुष से अधिक्रित नौका तैर रही है, उसे हे असक्षमी से पीड़ित तू बहुशा कर ने तथा उससे (अभावि लामें के लिए) परले पार चस्ता आ।

"पौरुषेय दुर्वचन छोड़कर दिव्य वचन को स्वीकार करता हुआ तू सब मित्रो के साथ प्रणय का व्यवह।र कर।

# (स) निषेघात्मक रूप

कपर हमने प्रेरशात्मक शैली के विष्यारमक पार्श्व पर दिव्यात किया है। अब निषेधात्मक पार्श्व को देखेंगे ।

अरग्वेद में नोवध का निषेध करते हुए निम्न प्रेरणा दी गयी है—''गौ रहों की माता है, वसुम्रों की दुहिता है, आदित्यों की स्वसा है, ममृत की नाभि है। मैंने विधेककील जनों को कह दिया है कि तुम इस निरपराध गौ का सब मत करों। इवारी वासी को समभने वाली, अपनी वासी बोलने वाली, सब हितबुद्धियों के साथ हवारे समीप माने वाली. सबंब पहुँचने वासी देवी गौ को अल्पचित्त मनुष्य काटे नहीं ।" मनुष्य की दूद से बचने की प्रेरणा

१. माता रुद्राणां दुहिता बसूनां स्वकादित्तावाममृतस्य नाथिः । प्र नु वोचं चिकितुषे जनाय का मान्नावामितिति विक्षित् ॥ वचोवितं वाक्षमृतीस्यन्तीं विक्षांत्रि वीकित्पतिष्ठवानाम् । देवीं वेदेकाः पर्येयुकी कामा काकृत वर्त्वो दक्षकेताः ।।

करते हुए कहा है, 'द्यूतकीडा मत कर'।' नारी 'को कर्तव्योपदेश करते हुए चेद केहता है, 'जहां गुभ हृदय वाले, शुभ कर्मी वाले जन अपने शरीर के रोगादि को छोड़कर आनन्द से रहते हैं, उस गृहस्थलोक को हे यमनियम-परा-यूगा नारी, तू प्राप्त हुई है। वहा रहती हुई पुरुषो तथा पशुओं को कब्ट मत दें। अथवंवेद के प्रसिद्ध सांमनस्य सूक्त में कहा है, 'भाई भाई से द्वेष न करे, वहिन बहिन से द्वेष न करें।'

राजन्य के लिए बाह्यए। की गौ को न खाने (उसकी वाएगी। की उपेक्षा में करने) का परामर्श देते हुए कहा है, हे राजन्, बाह्यए। की गौ को तू मल खा, यह खाने योग्य नहीं है। देवों ने इसे तुफे खाने के लिए नहीं दिया है। जैसे अपने प्रिय शरीर की अग्नि की कोई हिंसा नहीं करना चाहता, बैसे ही बाह्यएं। की हिंसा नहीं करनी चाहिए। अतिथि से पूर्व भोजन न करने के लिए प्रेरित करते हूए कहा है, 'गृहपित को चाहिए कि वह श्रोत्रिय अतिथि के भोजन करने से पूर्व स्वय भोजन न करें। राजा को कहा है, 'तू साप मत बर्न, अजगर मत बन' जिसका अभिप्राय है कि राजा सर्प के समान कुटिला-चरण या प्रजा का हिंसन न करे, अजगर के समान प्रजा को भक्षणीय म समसे। इन सब उदाहरएों में किसी अनिष्टकर बात को न करने की प्रेरएग की गयी है। एव यहा निषेघात्मक शैली है।

<sup>ु</sup>र् ग्रक्षीर्मा दीव्य ।। ऋग् १० ३४ १३

३ यत्रा सुहाद सुकृतो मदन्ति विहाय रोग तन्त्व स्वाया । त लोक यमिन्यभिसबभूव सा नो मा हिंसीत् पुरुषान् पश्च इच ।। • स्थर्ष ३ २८ ५

४ मा भ्राता भ्रातर द्विक्षन्मा स्वसारमुत स्वसा ।। अध्यव ३ ३० ३

५ एके व्यास्थानुसार यहा गौ का अथ वागी है। ब्रष्टव्य अभय विद्यालकार जाह्यम् की गौ। प्रकाशन मन्दिर, गुरुकुल कांगडी।

६ नैता ते देवा ग्रवदुस्तुभ्य नृपते असवे । मा क्राह्मसम्य राजन्य गा जिचत्सो ग्रनाद्याम् ॥ न क्राह्मसो हिस्सिन्थोऽस्ति प्रियतनोरित । सोमो ह्यस्य दायाद इन्द्रो ग्रस्याभिशस्तिषा ॥ ग्रथकं ४ १० १ ६

७ एष वा अतिथियं च्छ्रोत्रियस्तस्मात् पूर्वो नाइनीयात् ॥ अथवे १ ६ ३७

द माहिभूँमी पृवाकु ।। यजु द २३

# उक्त प्रेरागाम्रों पर एक दृष्टि

उत्राह्मने वेदों की कुछ प्रमुख प्रेरणाओं पर दिष्टिपात किया। सर्वप्रथम उद्बोधन को लिया है। उद्बोधन के मन्त्र ऐसे हैं, जिनमें सचमुच हृदय तरिंगत होने लगता है, विद्नों को पार कर संसार-समर में आगे बढ़ने की प्रेरणा मिलती है। वेद प्राय ग्राग्न, सूर्य और उदा की वार्ता करते हैं। मन्त्रों में भी इनकी चर्चा ग्रायी है। वेद की दिष्ट में मनुष्य को अग्निमय बनना है, ग्रपने जीवन में उदा जैसा प्रकाश लाना है। वेदमन्त्र में सूर्य को सम्बोधन कर कहा है कि तू ग्रन्थकार को विदीर्ण करता हुआ उपर खुलोक में ग्रास्ट हो जा। सूर्य को तो उद्बोधन की ग्रावश्यकता ही नहीं है, वह स्वय ही खुलोक में ग्रारोहण करेगा। वस्तुतः सूर्य, अग्नि ग्रादि की ग्रन्योक्तियों से वेद मनुष्य को ही उध्वंगामी होने की प्रेरणा करते हैं।

राजा, सेनानी तथा सैनिकों को जो प्रेरणाए दी गयी है, उनमें एक प्रमुख प्रेरणा शत्रुसहार करने तथा विजय पाने की है। राजा व्याघ्न बनकर शत्रुष्नी को निगीर्ण कर ले, वह प्रनिवार्य रूप से प्रत्येक प्रजाजन को सैनिक शिक्षा दे। जो समाज के हित के लिए ग्रपने धन का दान नहीं करते, प्रत्युत एक मात्र स्वय ही भोग करते हैं, तथा धन को ग्रपने पास सग्रह किए रखते हैं, उनके धन को राजा विसरणशील कर दे, ऐसा कहा है, ग्रथांत् राजनियम से जनका धन प्रचलन में ग्रा जाना चाहिए। इसके ग्रागे नारी के लिए कुछ श्रेरणाए है। उनसे उसके सदाचरण, ग्रहजनों को सुख देना, एव देवर, श्वश्रुर, श्वश्रु सबके प्रति मगलमय हाना ग्रांदि गुण प्रकट होते है।

वेशपूजा की प्रेरणाओं में इन्द्र, बृहस्पति, वहरा, हद्र, प्राग्न, सोम, यम, सूर्य इन्ही देवों की पूजा विषयक मन्त्र यहा दिये गये है। इनसे अतिरिक्त विष्णु, श्रिक्वनों भ्रादि अन्य वेवो की पूजा के प्रसग भी वेदों में आते है। वेद स्वय ही अनेक मन्त्रों में यह भी विणित करते है कि ये सब विभिन्न नाम एक ही ज्येष्ठ देव के हैं।

आगे अगिनहोत्र, त्याग एव अतिथिसत्कार की प्रेरणाए है, जो वैदिक सस्कृति के प्रधान अंग है। अतिथि-सत्कार को इतना महत्त्व दिया गया है कि उसके लिए नैत्यिक कर्म अगिनहोत्रादि भी स्थगित किया जा सकता है।

ह. द्रष्टक्यः ऋग् १. १६४. ४६; ऋग् १०. ११४. ४, ऋग् ३. २६. ७; ऋग् २. १. ३७; ऋग् १०. ५२. ३, अधर्व २. १; यजु ३२. १; अधर्व १३. ४।

तदनन्तर सामनस्य की प्रेरणाओं में परस्थर ऐकास्य, सीहार्द, प्रविदेष, प्रीविश्वाध, एकिक्स, समानता, माधुवं प्रावि की मांकी मिसती है। इतर प्रेरणाओं में कृषि, दीर्घाबुष्य, ग्रव्यक्षीनाशन आदि की प्रेरसाएं हैं, जो स्पष्ट रूप से मणुष्य को इसके लिए प्रवृत्त होने का उपवेश देती हैं। निषेषात्मक प्रेरणाओं में गोवध न करना, खूतकीडा न करना, बाह्यए। का अवावर न करना भादि उपवेश हैं।

यहा प्रेरिशात्मक शैली को दर्शात के उद्देश से ही इन प्रेरणात्मक मन्त्रों को संग्रहीत किया गया है। यह ज्यान में रखना आवश्यक है कि देशों में कर्तव्यों का उपदेश केवल प्रेरणात्मक शैली से नहीं, किन्तु इतर शैलियों से भी दिया जाता है।

## २. ग्राइवासनात्मक शेली

श्रव श्राश्वासनातमक शैली को लेते हैं। वेद मे कई प्रसंगों में दैशी या मानुषी विपत्ति तथा आधि-स्याधि श्रादि से पीड़ित व्यक्ति को शाखासन दिया गया है। विशेषकर ऋग्वेद के दशम मण्डल में तथा श्रथवेवेद में ऐसे प्रसंग श्रिषक श्राते हैं। इनकी शैली बड़ी सजीव, प्रभावोत्पादक तथा हृदय मे विश्वास उत्पन्न कराने वाली है। यहा कुछ प्रसंग दिये जाते है।

# सुबन्धु को आश्वासन

सुबन्धु मरणासन्न पड़ा है। उसका मनोबल समाप्त हो चुका है, मन मानो शरीर मे रहा ही नहीं है। वह अपने जीवन से निरास हो चुका है। ऐसी भवस्था मे उसके साथी अथवा चिकित्सक नितान्त विश्वासजनक शब्दों मे उसे कहते हैं—

१०. ऐतिहासिक व्याख्यानुसार बन्धु, सुबन्धु, श्रुतबन्धु और विप्रबन्धु ये चार असमाति नामक इक्ष्वाकुवशी राजा के पुरोहित थे। पर राजा ने इन्हें छोड़ कर किन्ही दो अन्य मायाबी ऋषियों को पुरोहित वरण कर लिया। तब बन्धु आदियों ने कृद्ध हो राजा पर अभिचार किया। मायाबी पुरोहितों को यह शात हुआ तो उन्होंने उनमें से एक सुबन्धु को आणों से वियुक्त कर दिवा। तब मृत सुबन्धु के आई उसके प्राणों तथा मन को सौटा लाने के लिए इन सूक्तों (ऋग् १०. ५७-६०) का जप करते हैं। द्रष्टब्य: इन सूक्तों पर सायणभाष्य। नैक्क्त प्रक्रिया के अनुसार सुबन्धु उसने वन्धु-बान्धकों से युक्त कंदि भी व्यक्ति हो सकता है। उसके गरणासम्भ या हसोत्साह हो जाने पर उसके सम्बन्धी-जन उसे आहवासन दे रहे हैं।

यस् ते यमं कंबस्वतं वनो जगाम पूरकम् ।
सत् त का वर्तकानसीह कवाय जीवसे ।।
यत् ते विवं यत् पृथिवीं मनो जगाम दूरकम् । तत्० ।।
यत् ते भूमि चतुर्भृष्टि मनो जगाम दूरकम् । तत्० ।।
यत् ते सत्तवः प्रविशो मनो जगाम दूरकम् । तत्० ।।
यत् ते समुद्रमर्णवं मनो जगाम दूरकम् । तत्० ।।
यत् ते भरीचीः प्रवतो मनो जगाम दूरकम् । तत्० ।।
यत् ते भ्रषो यदोवधी मनो जगाम दूरकम् । तत्० ।।
यत् ते प्रयं यदुषसं मनो जगाम दूरकम् । तत्० ।।
यत् ते पर्वतान् बृहतो मनो जगाम दूरकम् । तत्० ।।
यत् ते विश्वमिदं जगन्मनो जगाम दूरकम् । तत्० ।।
यत् ते पराः परावतो मनो जगाम दूरकम् । तत्० ।।
यत् ते पराः परावतो मनो जगाम दूरकम् । तत्० ।।
यत् ते पूर्वं च भव्यं च मनो जगाम दूरकम् । तत्० ।।

ऋग् १०. ५८ १-१२

'जो तेरा मन बहुत दूर वैवस्वत यम के पास चला गया है. उसे हम इसी शरीर में निवास के लिए अभी लौटाये लाते हैं, जिससे तू चिरकास तक जीबित रहेगा। जो तेरा मन बहुत दूर चुलोक तथा भूलोक मे चला गया है, उसे हम इसी शरीर में निवास के लिए अभी लौटाये बाते हैं, जिससे सू चिरकाल तक जीवित रहेगा। जो तेरा मन बहुत द्र गोलाकार भूमि की मोर चला गया है, उसे हम इसी शरीर मे निवास के लिए प्रभी लौटाये लाते हैं, जिससे तू चिरकाल तक जीवित रहेगा। जो तेरा मन बहुत दूर जल के पारावार समुद्र तक चला गया है, उसे हम इसी शरीर में निवास के लिए मंत्री लौटाये लाते हैं, जिससे तू विरकाल तक जीवित रहेगा। जो तेरा मन बहुत-बहुत दूर जलों में तथा फोपिबयों में चला गया है, उसे हम इसी शरीर मे नियास के लिए ग्रभी लौटाये लाते हैं, जिससे तू चिरकाल तक जीवित रहेगा । जो तेरा मन बहुत दूर सूर्य में तथा उषा मे चला गया है, उसे हम इसी शरीर मे निवास के लिए अभी लौटाये लाते हैं, जिससे तू चिरकाल तक जीवित रहेगा। जो तेरा मन बहुत दूर विशाल पर्वतों मे जला गया है, उसे हम इसी शरीर में निवास के लिए अभी लौटाये लाते हैं, जिससे तू चिरकाल तक जीवित रहेगा। जो तेरा मन बहुत दूर समस्त जगह्य में चला गया है, उसे हम इसी शरीर में निवास के लिए ग्रभी लौटाये लाते है, जिससे तू जिरकाल तक जीवित रहेगा । जो तेरा मन दूर, दूर, बहुत दूर तक के प्रदेशों में चला गया है, उसे हम इसी शरीर में निवास के लिए अभी लौटावे लाते हैं, जिससे तू चिरकाल तक

जीवित रहेगा। जो तेरा मन बहुत दूर भूत तथा भव्य मे चला गया है, उसे हम इसी शरीर मे निवास के लिए अभी लौटाये लाते हैं, जिससे दू चिरकाल तक जीवित रहेगा।"

म्रयं मातायं पिताऽयं जीवातुरागमत् ।
इवं तव प्रसर्वणं मुबन्धवेहि निरिहि ।।
यथा युगं वरत्रया नह्यन्ति धरुणाय कम् ।
एवा वाधार ते मनो जीवातवे न मृत्यवेऽयो म्नरिष्टतातये ।।
यथेयं पृथिवी मही वाधारेमान् वनस्पतीन् ।
एवा वाधार ते मनो जीवातवे न मृत्यवेऽयो म्नरिष्टतातये ।।
यमावहं वैवस्वतात् मुबन्धोर्मन म्नाभरम् ।
जीवातवे न मृत्यवेऽयो म्नरिष्टतातये ।।
अयं मे हस्तो भगवानयं मे भगवत्तरः ।
स्रयं मे विद्यमेषजोऽयं शिवाभिमशंनः ।। ऋग् १०६०७-१०,१२

'यह सजीवन श्रौषध तरे लिए आ गया है, यह माता है, यह पिता है। यह देख तेरा प्रसर्पए आरभ हो गया है। हे सुबन्धु, आने जाने की कियाए कर। जैसे रथ की इढ स्थिति के लिए जुए को रस्सी से कसकर बॉधते हैं, वैसे ही मैंने तेरे मन को इस शरीर मे दिया है, जिससे तू जीवित रहेगा, मरेगा नहीं तथा नीरोग रहेगा। जैसे इस विशाल पृष्टिवी ने इन वनस्पतियों को दहता से थामा हुआ है, वैसे ही मैंने तेरे मन को दहता से थाम लिया है, जिससे तू जीवित रहेगा, मरेगा नहीं तथा नीरोग रहेगा। वैवस्वत यम के पास से मैं तुभ सुबन्धु के मन को लौटा लाया हू, जिससे तू जीवित रहेगा, मरेगा नहीं तथा नीरोग रहेगा। यह मेरा हाथ बडा प्रभावशाली है, यह दूसरा हाथ उससे भी अधिक प्रभावशाली है। यह मेरा हाथ सब रोगो का भेषज है, यह मेरा दूसरा हाथ छूते ही करूयाए। कर देने वाला है।

#### व्याधिग्रस्त को श्राश्वासन

ऋग्वेद के घ्रोषधी सूक्त मे भी कुछ मन्त्र इसी शैली के हैं। वैश्व रोगी को सम्बोधन कर कहता है-

श्रवावतीं सोमावतीमूर्जयन्तीमुबोजसम् । श्रावित्ति सर्वा श्रोषधीरस्मा श्ररिष्टतातमे ॥ उच्छुक्मा श्रोषधीनां गावो गोष्ठाबिवेरते । अनं सनिष्यन्तीनामात्मानं तब पूर्व ॥ म्रति विश्वाः परिष्ठाः स्तेन इय वजमक्रमुः । ग्रोषधीः प्राचुच्यवूर्यत् कि च तन्वो रपः ।। यदिमा वाजयमहमोषधी हस्त आदधे । आत्मा यक्ष्मस्य नद्यति पुरा जीवगुभो यथा ॥ ऋग् १०. ६७. ७-११

"इस रोग को विनष्ट करने के लिए अश्वावती, सोमावती, ऊर्जंयन्ती, उदोजस् सब ओषधियों का ज्ञान मुझे हैं। हे रुग्ण पुरुष, तेरे शरीर को अपना धन प्रवान करने की इच्छा बालों मेरी ओषधियों के बल एवं प्रभाव इनमें से ऐसे ही उत्कण्ठापूर्वक बाहर आना चाह रहे हैं, जैसे गौए गोष्ठ से बाहर निकलती है। मेरे चारों ओर स्थित इन ओषधियों ने रोग पर ऐसे ही आक-मण कर दिया है, जैसे चोर गौओं के व्रज पर आक्रमण करता है। इन्होंने शरीर का जो भी रोग है उसे प्रच्युत कर दिया है। जब मैं तुमें बल देता हुआ इन ओषधियों को हाथ में पकडता हू, तब प्रयोग से पहले ही रोग के प्राण नष्ट हो जाते हैं, जैसे व्याध को देखकर पक्षियों के प्राण।"

# चिकित्सक की जादू भरी वागी

कोई व्यक्ति भयकर रोग से पीड़ित है। निश्चयात्मक रूप से रोग का निदान नहीं हो पा रहा। कुछ लोग राजयक्ष्मा बताते हैं। रोगी भी समक्ष रहा है कि ग्रब यह रोग मेरे प्राण लेकर ही छोडेगा। ऐसे समय सीभाग्य से एक कुश्चल चिकित्सक ग्राता है ग्रीर रोगी पर प्रभाव डालता हुग्रा कहता है—

मुञ्चामि त्वा हिवषा जीवनाय कमजातयक्मावृत राजयक्मात् । प्राहिजैपाह यदि वंतवेनं तस्या इन्द्राग्नी प्र मुमुक्तमेनम् ॥ यदि क्षितापुर्योद वा परेतो यदि मृत्योरन्तिकं नीत एव । तमा हरामि निर्द्धतेषपस्थावस्यावमेनं शतशारदाय ॥ प्राहाषं त्वाविद त्वा पुनरागाः पुनरांव । सर्वाङ्ग सर्वं ते चक्षुः सर्वमायुक्च तेऽविदम् ॥ ऋग् १० १६१. १, २, ५

"मैं प्रान्त में स्रोषिषयों की हिंव डालकर उसकी धूनी द्वारा चिरकाल तक जीने के लिए तुमें इस प्रजात रोग से मुक्त कर दूगा, भले ही यह राजयक्ष्मा क्यों न हो । चाहे तेरी ग्रायु क्षीण हो चुकी है, चाहे तू इस लोक से विदा ले चुका है, चाहे तू मृत्यु के ग्रत्यन्त निकट पहुंच चुका है, तो भी मैं तुमें मृत्यु की गोद से खींच लाऊँगा। शत वर्ष जीने के लिए मैंने तुमें बल प्रदान कर दिया है। देख, मैं तुमें मृत्यु के पास से लौटा लाया हूँ, तुमें हमने पा लिया है, तू पुन: हम जीवितों में आ मिला है। हे पुन: नवीन, हे सर्वांग, तेरी पूर्ण चक्षु-शक्ति को तथा पूर्ण श्रायु को मैं ले ग्राया हूँ।"

अक्षीक्यां ते नासिकास्यां कर्णाक्यां खुबुकादित ।

यक्षां शीर्षक्यं मस्तिक्कािक्यद्वाया वि वृहाित ते ।।

योगान्यस्त उणिएहाक्यः कीककाक्षां अनुक्यात् ।

यक्षां रोषक्यमंसाक्षां बाहुक्यां वि वृहाित ते ।।

आक्ष्रेक्यते गुवाक्यो विनक्ष्ठोहृदयादि ।

यक्ष्मं मतस्माक्यां यक्नः क्षािकाक्यों वि वृहाित ते ।।

ऊक्त्यां ते ब्रब्धीवव्ष्यां पार्किक्यां प्रपद्माक्याम् ।

यक्ष्मं भोविक्यां भासदाद भंससो वि वृहाित ते ।।

मेहनाव् वर्गकरणा त्लोमक्यस्ते नक्षेत्र्यः ।

यक्ष्मं सर्वस्मादात्मनस्तियदं वि वृहाित ते ।।

अङ्गादङ्गाल्लोक्त्यों लोक्नो जातं पर्वणि पर्वाण् ।

यक्ष्म सर्वस्मादात्मनस्तिमद वि वृहाित ते ।।

ऋग् १० १६३; प्रथर्व २ ३३

"तेरे नेत्रों से, नासिका से, कानों से, मस्तिष्क से, जिह्वा से, शिरोवर्ती यक्ष्म को मैं भ्रभी बाहर निकाल दूंगा। तेरी ग्रीवा से, स्नायुभो से, ग्रस्थियों से, पृष्ठवंश से, स्कन्धो से, भुजाभो से मध्यवर्ती यक्ष्म को मैं ग्रभी बाहर निकाल दूंगा। तेरी छोटी भ्रातो से, गुदा-भागो से, बृहद् ग्रान्त्र से, हृदय से, गुदो से, जिगर से, तिल्ली से यक्ष्म को मैं ग्रभी बाहर निकाल दूगा। तेरे अक्श्रों से, घुटनो से, एडियों से, पजों से, जवन-स्थलो से, पाथु से यक्ष्म को मैं ग्रभी बाहर निकाल दूंगा। तेरी मूत्रेन्द्रिय से, लोमो से नक्षो से, सारे ही करीर से यक्ष्म को मैं ग्रभी बाहर निकाल दूंगा। ग्रम-श्रंग से, रोम-रोम से, पर्य-पर्य से, सारे शरीर से यक्ष्म को मैं ग्रभी बाहर निकाल दूंगा। ग्रम-श्रंग से, रोम-रोम से, पर्य-पर्य से, सारे शरीर से यक्ष्म को मैं ग्रभी बाहर निकाल दूंगा। ग्रम-श्रंग से, रोम-रोम से, पर्य-पर्य से, सारे शरीर से यक्ष्म को मैं ग्रभी बाहर निकाल दूंगा।"

#### सर्पदष्ट को ग्राइवासन

ग्रथवंदित में सर्पदश का प्रसंग है। सर्प के विष से जतने व्यक्ति नहीं मरते, जितने सर्प काटे के भय से मरते है, क्योंकि ग्रधिकांश सर्प निर्धिष होते हैं। ग्रतः चिकित्सक ग्राश्वासनात्मक शैली का ग्राष्ट्रय ले एक सर्पदष्ट व्यक्ति को सान्त्वना दे रहा है—

दर्शिह मध्यं वरुणो विवः कविवंशोभिदर्वेनिरिष्धामि ते विवस् । सातमसातपुत सक्तमग्रमनिरेव अन्तम् नि ज्ञानस्त ते विवस् ॥ यस् ते उपोदकं विवं तत् त एतास्वप्रभम् । गृह्णामि ते मध्यमुक्तमं रसमुतायबं जिवसा नेश्रमातु ते ॥ कृषा में रवो जभसा न तम्बतुष्येण ते वचला बाब बाहु ते । अहं तमस्य नृभिरम्रमं रसं तमस इव ज्योतिरुदेतु सूर्यः ।।

ग्रंथर्व ५. १३. १-३

''दिव्य कवि वहरा ने मुंभे ऐसी शक्ति दी है कि उग्र वचनों से ही मैं तेरे विष को मिकाल दूंगा। ग्रंग में सर्प का दात गड़ा हो, न गड़ा हो, स्पर्शमात्र हुआ हो, कोई चिन्ता की बात नहीं है। तेरा विष ऐसे ही सूख आयेगा, जैसे महस्थल मे पानी। जो तेरा तीत्र विष है, उसे मैंने इन बन्धनियों में बांध लिया है। मध्यम, उत्तम, श्रथम कैसा भी विष हो, मैंने उसे पकड़ लिया है। मेरी पकड़ में ग्राकर वह भय से ही नष्ट हो जायेगा। देख, बड़ा तीत्र मेरा शब्द है, जैसे ग्राकाश की विजली हो। उस उग्र शब्द मे मैं तेरा विष नष्ट कर रहा ह।''

#### ग्रन्य प्रसंग

अन्यत्र चिकित्सक रोगी को साम्त्वना वेता हुआ निम्न उद्गार प्रकट करता है-

यत् ते माता यत् ते पिता जामिश्रांता च सर्जतः ।
प्रत्यक् सेवस्व मेवजं जरविष्टं हुणोमि त्वा ॥
इहैचि पुरुष सर्वेण मनसा सह ।
दूतौ वनस्य मानु गा ग्रवि जीवपुरा इहि ॥
मा बिनेनं मरिष्यसि जरविष्टं हुणोमि त्वा ।
निरकोचमहं यक्ष्मभञ्जे स्यो अङ्गुष्ट्यर सव ॥ अधर्व ५.३०.५,६,८

'तरे माता, पिता, बहिन या भाई ने जिस श्रीषध को तैयार किया है, उसका तू सेवन कर। चिन्तित मत हो, मैं तुमें दीर्घजीवी कर दूगा। हे पुरुष, अपने सम्पूर्ण मनोबल के साथ तू बही रह, यम के दूतो का अनुसर्ण मत कर, इस जीवपुरी में ही वास कर। भयभीत मत हो, तू मरेगा नही, तुभे मैं चिरजीव कर रहा हूं। मैंबे तेरे श्रवों से यक्ष्म को तथा ग्रगज्वर को, समक्र ले, बाहर निकाल ही दिया है।'

जीवलां क्योतिरम्मेहार्षाका त्वा हरामि शतशारदाय। जवपुक्रवन् कृत्युपाशानशस्तिं द्वाघीय श्रायुः प्रतरं दथामि ॥ कृषोमि ते प्राणापानौ जरां मृत्युं बीवंमायुः त्वत्ति । वैवस्त्रतेन प्रहितान् यमपूर्ताक्ष्यरतोऽप सेवामि सर्वान् ॥ सोऽरिक्ट न नरिक्यंति न मरिक्यंति मा विनेः । न वै तत्र जियन्ते नो यस्त्यवनं तमः ॥ सर्वो व तत्र जीवति गौरव्यः पुरुषः पशुः। -यत्रेदं ब्रह्म क्रियते परिधिजीवनाय कम्।। अथर्व ८.२.२,११,२४,२४

'हे पुरुष, तू जीवितों की ज्योति को प्राप्त कर। शत वर्ष जीने के लिए मैं तुमें मृत्यु के मुख से खीच लाया हूँ। मृत्युपाशों को तथा अप्रशस्त जीवन को दूर कर, मैं तुमें दीर्घायुष्य प्रदान कर रहा हूं। मैं तुमें प्राणापान, जरामृत्यु, दीर्घायु तथा स्वस्ति प्रदान कर रहा हूं। वैवस्वत से भेजे हुए, यहां विचरण करते हुए सब यमदूतों को मैं अभी दूर भगा दूगा। तू अक्षय है, मरेगा नहीं, भय मत कर। जहां जीवन के लिए मेरे औषध को परिधि बना लिया जाता है, वहां कोई मरते नहीं, न दुर्गनि को प्राप्त करते है, अपितु गौ, अश्व, पुरुष, पशु सब जीवित रहते हैं।''

शीर्षितः शीर्षामयं कर्ण्ज्ञूलं बिलोहितम्।
सर्व शीर्षण्यं ते रोगं बहिनिर्मन्त्रयामहे।।
यः कृणोति प्रमोतमन्धं कृर्णोति पूरुषम्।
सर्व शीर्षण्यं ते रोगं बहिनिमन्त्रयामहे।।
यस्य भीमः प्रतीकाश उद्वेपयित पूरुषम्।
तक्मानं विश्वशारवं बहिनिर्मन्त्रयामहे।। अथर्व ६-८.१,४,६

''शिर:कम्प, शिरोवेदना, कर्ण्शूल, रक्ताधिक्य आदि तेरे समस्त शीर्षण्य रोग को मैं अभी बाहर निकाल दूंगा। जो पुरुष को गूंगा कर देता है, अन्धा कर देता है, उस सब तेरे शीर्षण्य रोग को मैं सभी बाहर निकाल दूंगा। जिसका रूप बड़ा भयकर है, जो पुरुष को प्रकम्पित कर देता है, उस वर्षव्यापी जवर को ग्रभी मैं बाहर निकाल दूंगा।"

यह शैली मनोवैज्ञानिक दिष्ट से बहुत महत्त्वपूर्ण है। इसी शैली के आधार पर बिना ग्रीषध के मानसिक तथा शारीरिक रोगो की चिकित्सापद्धित क। आविष्कार हुआ है।

# ३. श्राशीर्वादात्मक शंली

ग्रव इस अध्याय की तृतीय शैली पर ग्राते हैं। यह ग्राशीबदात्मक शैली है। इस शैली में किसी व्यक्ति के प्रति शुभकामना प्रकट की जाती है, अथवा उसे आशीर्वाद दिया जाता है। वेदों में इस शैली का भी प्रयोग हुआ है। जिसके प्रति शुभकामना या ग्राशीर्वाद प्रयुक्त किये जाते हैं, वह व्यक्ति, अथवा उसका कार्य समाज के लिए हितकर एवं बांछनीय है तथा वेद की दृष्टि में वह प्रशंसनीय है यह इससे सूचित होता है। वेदों में से खुन कर इस शैली के उदाहरशा नीचे प्रस्तुत किए जा रहे हैं।

#### दानी के प्रति

ग्रभी प्रेरणात्मक शैंली मे हम देख चुके हैं कि वेद की दृष्टि में दान एव स्थाग का बहुत महत्त्व है। तदनुसार जो दान देता है उसके प्रति ग्रहीता के हृदय से ग्राशीबींद प्रवृत्त होना स्वाभाविक है। निम्न प्रसग मे नाभा नेदिष्ठ सार्वणि मनु" से विपुल दान प्राप्त कर उसके प्रति शुभकामना तथा ग्राशीर्वाद की धाराएं बहा रहा है—

प्रन्नं जायतामयं मनुस्तोक्मेव रोहतु।
यः सहस्र शताक्ष्यं सद्यो दानाय महते।।
सहस्रदा ग्रामणीर्मा रिषन्मनुः सूर्योगास्य यतमानैतु दक्षिगा।
सावलेदेवाः प्रतिरन्त्वायुर्यस्मिन्नश्रान्ता ग्रसनाम वाजम्।।
ऋग् १०६२ ८,११

''यह सार्वाण मनु बहुत-बहुत फूले-फले, दूर्वाकुरो के समान समृद्धि को प्राप्त हो, जिसने सहस्र गौए तथा शत अश्व मुक्ते दान में दिए हैं। सहस्रों के दाता इस मनु को कोई हानि न पहुंचे। इसकी प्रवर्तमान दक्षिणा सूर्य के साथ तुलनीय होवे। देव इस सार्वाण की आयु को बढाये, जिसकी शरण में जाकर अश्रान्त होते हुए हमने ऐश्वर्य-लाभ किया है।'

निम्न स्थल मे वृषभ का दान करने वाले के प्रति शुभकामना प्रकट की गयी है-

गावः संन्तु प्रजाः सन्स्वश्रो ग्रस्तु तन्बलम् । तत् सर्वमनु मन्यतां देवा ऋषभदायिने ॥ अथर्व ६.४ २०

''गौए प्राप्त हो, सन्तान प्राप्त हो भौर शारीरिक बल प्राप्त हो । हे देव-जनो, ऋषभ का दान करने वाले को यह समस्त ऐइवर्य अधिगत हो।"

# ग्रङ्गिरसों के प्रति

चतुर्थं भ्रष्याय मे सरमा-पिए-सवाद मे हम देख चुके हैं कि भ्रगिरस पिणयों द्वारा चुरायी गयी गौभ्रो को पुन प्राप्त करने में इन्द्र प्रधान सहायक होते हैं। उन्ही भ्रगिरसों के प्रति भ्रषोलिखित प्रसंग मे शुभकामना की गयी है--

११. ऐतिहासिक पक्ष के अनुसार नाभा नेदिष्ठ और साविशा मनु . ऐतिहासिक नाम है, किन्तु नैरुक्त पक्ष मे ये यौगिक नाम होगे।

ये यक्नेन बिक्षणया समक्ता इन्द्रस्य सख्ययमृतत्वमानदा ।
तेम्यो भद्रमङ्गिरसो वो श्रस्तु प्रतिगृम्णीत मानवं सुमेधसः ॥
य उदाजन् पितरो गोमयं बस्तृतेनाभिन्दन् परिवत्सरे बसम् ।
दोर्घायुत्वमङ्गिरसो वो अस्तु प्रतिगृम्णीत मानवं सुमेधसः ॥
य श्रतेन सूर्यमारोह्यन् विष्यप्रथयन् पृथिवी मातदं वि ।
सुप्रजास्त्वमङ्गिरसो वो श्रस्तु प्रतिगृम्णीत मानवं सुमेधसः ॥

ऋग् १०. ६२, १-३

"जिन्होंने यज्ञ किया है, दक्षिखा दी है, इन्द्र के सख्य को तथा अमृतत्व को प्राप्त किया है, ऐसे भाप लोगों को हे भ्रागिरसों, कल्याण प्राप्त हो। जिन पितृजनों ने गौरूप धन प्राप्त कराया है, एक वर्ष में ऋत के द्वारा वलासुर का भेदन कर दिया है, ऐसे भाप लोगों को हे भ्रागिरसों, दीर्घायुष्य प्राप्त हो। जिन्होंने ऋत के द्वारा सूर्य को खुलोंक में आरोहण कराया है, माता पृथिवी को विस्तीर्ग किया है, ऐसे भाप लोगों को हे भ्रागिरसों, सुप्रजास्त्व प्राप्त हो। यह नाभा नेदिष्ठ भ्रापके गृह पर आकर भ्रापके लिए रमणीय शुभकामना कह रहा है, हे ऋषियों, उसे सुनों। हे भ्रागिरसों, प्रभु करे तुम्हे सुब्रह्मण्य प्राप्त हो। वर-वस्नु के प्रति

े ऋग्वेद दशम मण्डल का सूक्त ⊏४ तथा श्रथवंदेद का चतुर्दश काण्ड विवाह परक है। इनमे तथा क्वचित् झन्यत्र भी वर-वध् के प्रति श्राक्षीर्वाद एवं शुमकामना के कुछ मन्त्र ग्राते हैं, जिनका भाव यहा दिया जाता है।

इहैव स्तं मा वि यौष्ट विश्वमायुक्यंश्नुतम् ।
श्रीवन्तौ पुत्रंनंष्तृभिमीदमानौ स्वस्तकौ ॥
श्रां ते हिरण्यं शमु सन्त्वापः शं मेविभीवतु शं युगस्य तद्मं ।
शां त आपः शतपवित्रा भवन्तु शमु पत्या तन्व सं स्पृशस्य ॥
यथा सिन्धुनंदीनां साम्राज्यं सुबुवे वृत्वा ।
एवा त्वं सम्राम्येषि पत्युरस्त परेत्य ॥
सम्राम्येषि श्वशुरेषु सम्राम्युत देवृषु ।
ननान्तुः सम्राम्येषि सम्राम्युत श्वश्वाः ॥

श्रवर्ष १४. १. २२, ४०, ४३, इ.४

"प्रभु करे आप दोनों साथ-साथ रहें, परस्पर पृथक् न हों, पुत्र-पौत्रों के साथ सेलते हुए, प्रपने गृह मे श्रामोद-प्रमोद करते हुए गृहस्थाश्रम के लिए निवतः समस्त आयु व्यक्तीत करें। हे बद्द, तेरे निव् हिरण्य सुक्षकारी हो,

यज्ञस्तम्भ सुखकारी हो, रथयुग का खिद्र सुखकारी हो। जैसे समुद्र ते निदयों को साम्राज्य दिया हुआ है, ऐसे ही तू भी पित्रगृह में जाकर सम्राज्ञी बने। तू रवसुर की दिष्ट में सम्राज्ञी होवे, सास की दिष्ट में सम्राज्ञी होवे, ननद की दिष्ट में सम्राज्ञी होवे, देवरों की दिष्ट में सम्राज्ञी होवे।"

या धोषधयो या नद्यो यानि क्षेत्राणि या बना । तास्त्वा वधु प्रजावतीं पत्ये रक्षन्तु रक्षसः ॥

स्योनाव् योनेरिषबुध्यमानौ हसामुदौ महसा मोदमानौ ।।

सुयू सुपुत्रौ सुगृहौ तरायो जीवावुषसो विभातीः ।। ग्रथर्व १४ २.७, ४३

"जो ग्रोषिषयाँ है, जो निदयां हैं, जो खेत है. जो वन है, वे सब हे वधू, राक्षसो से तेरी रक्षा करते रहे। सविता तुम दोनो की श्रायु को दीर्घ करे। ग्राप दोनो सुसमय घर में जागरूक रहते हुए, हास्य-प्रमोद करते हुए, उत्सव से ग्रानन्द लाभ करते हुए श्रेष्ठ गौए, श्रेष्ठ पुत्र, श्रेष्ठ गृह प्राप्त करते हुए, जीवन से ग्रनुप्रािएत होते हुए जगमगाती उषाग्रो को ब्यतीत करते रहे।"

ग्रभि वर्षतां पयसाभि राष्ट्रेण वर्षताम् । रयया सहस्रवर्षसेमौ स्तामनुपक्षितौ ।। त्वष्टा जायामजनयत् त्वष्टास्यै त्यां पतिम् । त्वष्टा सहस्रमायूंषि दीर्घमायुः कृणोतु वाम् ।। श्रथर्व ६.७५.२

"यह युगल दूध से बढ़े, राष्ट्र से बढ़े, सहस्रवर्चीयुक्त ऐदवर्य के सहित ये दम्पती अनुपक्षीरा रहे। त्वष्टा ने इसे तेरी जाया बनाया है, त्वष्टा ने ही तुभे इसका पित बनाया है। वही त्वष्टा प्रभु ग्राप दोनो की ग्रायु को दीर्घ करे, ग्रापको सहस्र वर्ष की ग्रायु प्रदान करे।"

## जन-साधारण के प्रति

निम्नलिखित वैदिक ग्राशीर्वाद प्रत्येक मनुष्य के लिए हो सकते हैं—
एड्राश्मानमातिष्ठाश्मा भवतु ते तनु.।
कुष्यन्तु विश्वे देवा ग्रायुष्टे शरदः शतम्।। ग्रयं २ १३.४

प्तहदा मधुक्लाः सुरोदकाः क्षीरेण पूर्णा उदकेन दच्ना।
एतास्त्या प्रारा उप यन्तु सर्वाः स्वर्गे लोके मधुमत् पिन्यमानाः।।
उप त्या तिष्ठन्तु पुष्करिणीः समन्ता।। ग्रथवं ४.३४.६.

त्रयः पोषास्त्रिवृति अयन्तामनवतु पूषा पयसा घूतेन।

श्रास्य भूमा पुरुषस्य-भूमा भूमा प्रभूनां त द्वह अयन्ताम्।। ग्रथवं ४.२८.३

शिवे ते स्तां ग्रावापृथिवी श्रसंतापे अभिश्रियौ।

# शं ते सूर्यं आ तपतु शं बातो बातु ते हुवे । शिवा अभिकारन्तु त्वापो विक्याः पयस्वतीः ।।

"आ, इस प्रस्तर पर बैठ, प्रस्तर के समान तेरा शरीर सृद्द हो जाये। समस्त देव तेरी श्रायु शत वर्ष की करें। घृत के सरोवरो वाली, मधुमय कूलो वाली, स्वच्छ जल वाली, दूध से पूर्ण, दिधरस से पूर्ण ये सब धाराये गृहस्थ-स्वर्ग मे तुभे प्राप्त हो। पुष्कर-पत्रों से भलकृत सरसिया तेरे चारों भोर शोभित हों। तुभे शारीरिक, मानसिक, ग्रात्मिक त्रिविध पुष्टि प्राप्त हो, पूषा देव तुभे दूध तथा घृत से युक्त करे। ग्रन्न की समृद्धि, पशुग्नों की समृद्धि तुभे प्राप्त हों। तेरे लिये द्यावापृथिवी शिव, सन्तापरहित तथा श्रीयुक्त हो। सूर्य तेरे लिए सुखकर होता हुग्रा ताप दे, वायु तेरे हृदय के लिए सुखकर होता हुग्रा बहे, दूध जैसे निर्मल वर्षा-जल तेरे लिए सुखकर होते हुए प्रवाहित हों।

## दिवंगत भ्रात्मा के प्रति

ऋग्वेद तथा श्रथवंवेद के निम्न प्रसग से दिवगत व्यक्ति की ग्रातमा के लिए शुभकामना प्रकट की गयी है कि वह इन श्रेष्ठ कुलों में से ही किसी में जन्म ले-

सोम एकेम्यः पवते घृतमेक उपासते येम्यो मधु प्रघावति ताँदिचवेवापि गच्छतात् ।। तपसा ये अनामृष्यास्तपसा ये स्वयंयुः । तपो ये चिक्रिरे महस्ताँदिचवेवापि गच्छतात् ॥

१२ विनियोगकार के श्रनुसार इस मन्त्र से गोदान संस्कार में ब्रह्मचारी का दक्षिण चरण पत्थर पर रखवाया जाता है। द्रष्टव्यः सायणभाष्य में उद्घृत कौशिकसूत्र (४४, ८) का विनियोग।

१३ इस सूक्त के मन्त्रों का विनियोग ओदनसव में चारों दिशाओं में ह्रद तथा कुल्याए रचने, उन्हें रस से भरने ग्रांदि में किया गया है। कौ. सू. ६६. ६

१४ इसका विनियोग हिरण्यम<mark>स्तिबन्धन, उपनयन ग्रा</mark>दि मे किया गया है। द्रष्टव्य. सा. भा.।

१५ इसका विनियोग उपनयन, मायुष्यकर्म, नामकरण आदि मे किया गया है। द्रष्टव्यः। सा० भा०

ये युष्यन्ते प्रथनेषु शूरासो ये तनूत्यजः ।
ये वा सहस्रदक्षिणास्तांश्चिवेवापि गच्छतात् ॥
ये चित् पूर्व ऋतसाप ऋतावान ऋतावृधः ।
पितृ न तपस्वतो यम तांश्चिवेवापि गच्छतात् ॥
सहस्रगीयाः कवयो ये गोपायन्ति सूर्यम् ।
ऋषीन् तपस्वतो यम तपोजाँ ग्रपि गच्छतात् ॥ ऋग् १० १५४ १-५

"कुछ के लिए सोम प्रवाहित होता है, कुछ घृत को प्राप्त करते हैं, कुछ के लिए मधु प्रवाहित होता है। हे दिवगत आत्मन्, उन्ही लोगों को तू पुनर्जन्म मे प्राप्त होवे। जो तप से अनाधृष्य बने हुए हैं, जिन्होंने तप से स्व को अधिगत किया हुआ है, जो महान् तप का अनुष्ठान करने वाले हैं, उन्हीं लोगो को हे दिवगत आत्मन्, तू पुनर्जन्म मे प्राप्त होवे। जो सग्रामो मे युद्ध करते हैं, जो शरीर का बलिदान कर देने वाले शूर है, जो सहस्र

मे युद्ध करते हैं, जो शरीर का बिलदान कर देने वाले शूर है, जो सहस्र दक्षिणाए देने वाले हैं, उन्हीं को हे दिवगत आत्मन्, तू पुनर्जन्म मे प्राप्त होवे। जो सत्यस्पर्शी, सत्यमय एव सत्यप्रचारक श्रेष्ठ पुरुष है, उन्हीं तपम्बी पितृजनों को हे दिवंगत आत्मन्, तू पुनर्जन्म मे प्राप्त होवे। जो सहस्र मार्ग दर्शाने वाले कविजन है, जो सूर्य के रक्षक हैं, उन तपस्वी, तप स्थात ऋषियों को हे दिवंगत आत्मन्, तू पुनर्जन्म मे प्राप्त होवे।

यजुर्वेद के पितृमेधाध्याय मे निम्न ग्राशीर्वाद मिलता है-

शं वातः श हि ते घृिषः शं ते भवित्त्वष्टकाः । श ते भवन्त्वग्नयः पाथिवासो मा त्वाभिश्रृशुचन् ।। कल्पन्ता ते दिशस्तुभ्यमापः शिवतमास्तुभ्य भवन्तु सिन्धवः । झन्तरिक्ष शिवं तुभ्यं कल्पन्तां ते दिशः सर्वाः ॥ यजु ३४ ८, ६

"तेरे लिए वायु सुखकारी हो, तेरे लिए सूर्यकिरण सुखकारी हो, यक्षवेदि की इष्टकाए तेरे लिए सुखकारी हो, पार्थिव अग्नियां तेरे लिए सुख-कारी हो, वे सब तुभे शोकाकुल न करे। दिशाए तेरे लिए मगलकारी हो, सलिल तेरे लिए मगलकारी हो, निदया तेरे लिए मगलकारी हो, अन्तरिक्ष तेरे लिए मगलकारी हो। सब दिशाए तेरे ऊपर मगलवर्षा करती रहे<sup>15</sup>।"

१६ पितृमेधाच्याय की कर्मकाण्डपरक व्याख्या के अनुसार इन मन्त्रों को यहा दिवंगत आत्मा के प्रति दर्शाया गया है। वैसे यह सुरम्य आशी-वाद किसी भी व्यक्ति को दिया जा सकता है। गुरुकुल कागडी विश्वविद्यालय की दीक्षान्तविधि में ये मन्त्र नवस्नातको को जनता द्वारा श्राशीवदि देने में विनियुक्त किये गये है।

इस प्रध्याय मे प्रेरणात्मक, आश्वासनात्मक तथा प्राशीर्वादात्मक श्रीलयो पर विचार किया गया है। यद्यपि इन शैलियों को विश्वद करने के लिए दिये गये उदाहरण विषय की दिष्ट से भी पर्याप्त महत्त्वपूर्ण हैं, तो भी यहा विशेषतः शैली की दृष्टि से ही उनका मूल्यांकन करना अभिन्नेत है। जब देद प्रेरणात्मक शंली मे कोई बात कहते है तो वहां यह निस्सन्देह जात हो जाता है कि मनुष्य के लिए वेदो का यह आदेश है। किन्तु आश्वासनात्मक एवं आशीर्वादात्मक शैलियो द्वारा कथन होने पर यह प्रतीति नही होती कि वेद का कुछ आदेश है। पर वस्तुत. उसमें भी एक आदेश या विधि ग्रन्तिनिह्त होती है। वेद ने यह कित्पत किया कि कोई सुबन्धु मानसिक रोग से रुग्णा हो गया है, पश्चात् चिकित्सक द्वारा उसे ग्राश्वासन प्रदत्त करवाया गया। इसमे यह विधि ध्वनित होती है कि ऐसे अवसरो पर चिकित्सक द्वारा आश्वा-सन दिया जाना चाहिए। रोगी के लिए यह विधि सूचित होती है कि उसे कष्ट से व्याकुल न हो धैर्य धारण करना चाहिए। इसी प्रकार जब वेद दानी के प्रति किसी के द्वारा आशीर्वाद दिलवाना है तब मनुष्य को दान करना चाहिए यह विधि ही व्यक्त होती है। ग्रहीता के सम्बन्ध मे यह सूचित होता है कि उसे दानी के प्रति कृतज्ञ होना चाहिए। यदि हम इन जैलियो पर ध्यान नहीं देते तो ऐसा कोई वृत्त घटित हुआ था कि अमुक ने अमुक को भाश्वासन या श्राभीवीद दिया था, इतना मात्र हम वेद का भ्राशय समभ पाते हैं। एव इन गैलियो का विचार भावश्यक है।

#### सप्तमं भ्रध्याय

# अर्थवादारमक, अभिशापारमक तथा भर्सनारमक शैली

# १. ग्रर्थवादात्मक शैली

दर्शनशास्त्र में अर्थवाद के अनेक भेद हैं, जिनमे स्तुति, निन्दा, परकृति तथा पुराकल्प प्रमुख हैं। इनमे भी सार्वत्रिक प्रयोग पाये जाने से स्तुति एव निन्दा विशेष प्रसिद्ध है। हम भी यहा अर्थवादात्मक शैली मे केवल स्तुति तथा निन्दा को ही गृहीत करेगे। किसी सत्कार्य मे प्रवृत करने के उद्देश्य से उसकी अतिषयोक्तिपूर्ण प्रशसा करना स्तुति कहलाता है। इसमे उस कार्य का ऐसा फल बींगत किया जाता है जो सामान्यत उस कार्य को करने से उपलब्ध होता नही । यथा, तैक्तिरीय ब्राह्मण् में कहा है कि पूर्णांहुति से सब मनोरथ पूर्ण हो जाते हैं, परन्तु देखने में यह आता है कि पूर्णाद्वृति देने के पश्चात् भी मनोरथ पूर्ण नहीं होते । ताण्ड्य महाब्राह्मासा मे गर्गत्रिरात्र-विधि की स्तुति करते हुए कहा है कि जो इसे जान लेता है उसका मुख्य शोभित हो जाता हैं; किन्तु देखा यह गया है कि उक्त विधि का ज्ञान प्राप्त कर लेने पर भी किसी ग्रसुन्दर मुख वाले का मुख शोभित नही हुआ। वस्तुतः फल-कथन मे यह अतिवायोक्ति इस हेतु से की जाती है कि इस महान् फल को सुनकर मनुष्य उस कार्य मे तत्पर हो । इसी प्रकार किसी कार्य से निवृत्त करने के लिए उसका अति-शयोक्तिपूर्ण अपवाद निन्दा कहलाती है। यथा, ताण्ड्यक्वाह्मण मे कहा है कि जो ज्योतिष्टोम यज्ञ न कर अन्य यज्ञ करता है वह गर्त मे गिर कर मृत्यू को

१. स्तुर्तिनिन्दा परकृतिः पुराकल्प इत्यर्थवादः। न्यायदर्शन २ १. ६४। विषेः फलवादलक्षणा या प्रशसा सा स्तुतिः, सम्प्रत्ययार्था, स्तूयमान श्रद्दधीतेति, प्रवर्तिका च, फलश्रवणास् प्रवर्तते। ...श्रनिष्ट-फलवादो निन्दा, वर्षनार्था, निन्दित न समाचरेदिति। ...श्रन्यकर्तृ कस्य व्याहतस्य विषेवदः परकृतिः। ... ऐतिह्यसमाचरितो विषिः पुराकल्प इति (वास्त्यायन-भाष्य)।

२. पूर्णाहुत्या सर्वान् कामानवाप्नोति। तै. ब्रा. ३.८.१०.५

३. शोभतेऽस्य मुखंय एवं वेद । ता. न्ना २०. १६. ६

प्राप्त होता हैं। परन्तु देखते यह है कि ज्योतिष्टोम से भिन्न यज्ञ करने वाले भी सुरक्षित रहते हैं, उनका गर्त मे पतन नहीं होता। यहाँ अन्य यज्ञों की तुलना में ज्योतिष्टोम की महत्ता बताने के लिए ही ऐसा केहा गया है। निरुक्त में एक वचन उद्धृत किया गया है, जिसका भाव यह है कि यजमान यज्ञस्तम्भ को भूमि में गाइते समय इस बात का ध्यान रखे कि उसका अनिखला अचिक्कण भाग पूरा भूमि के अन्दर चला जाये, ऊपर दिखाई न दे, यदि दिखाई देगा तो यजमान मृत्यु को प्राप्त कर इमज्ञान में शयन करेगा । परन्तु अनिखला भाग ऊपर दीखने पर भी कोई यजमान इमज्ञान में स्थित नहीं होता। यह निन्दा इस अशुभ कार्य से यजमान को निवृत्त करने के हेतु से ही की गयी है।

इस अतिशयोक्तिपूर्ण फलश्रुति को देख कर ऐसा प्रतीत होता है कि ये वाक्य असत्य या अप्रामाणिक है। इसीलिए पूर्वमीमासा में बडे प्रयत्न से इन प्रथंवादों का प्रामाण्य सिद्ध किया गया है । बाह्यगा, आरण्यक, उपनिषद् भ्रादि के समान वेदों में भी ऐसी प्रशसाए तथा निन्दाए प्रचुर परिमाण में पायी जाती हैं, जिन्हें हम प्रदर्शित करेंगे।

#### क. प्रशसात्मक अर्थवाद

, वेदों मे यज्ञ, दान ग्रादि सत्कर्म मनुष्य-जीवन के ग्रादर्श स्वीकार किये गये है। ग्रत एव मनुष्य को उनमे प्रवृत्त करने के लिए उनकी ग्रतिशयोक्तिपूर्ण प्रशसा की गयी है। नीचे इस प्रकार के बहुत से प्रसग उपस्थित किये जा रहे हैं।

# यज्ञ एवं ग्रन्तिहोत्र की प्रशंसा

अग्निस्तुविश्रवस्तमं तुविब्रह्माणमुत्तमम् । अतूर्तं श्रावयत्पति पुत्र ददाति दाशुषे ।। अग्निर्ददाति सर्त्पातं सासाह यो युषा नृभिः । श्रग्निरत्यं रघुष्यदं जेतारमपराजितम् ।।

ऋग् ४,२५ ५ ६

४. एष (ज्योतिष्टोमः) वाव प्रथमो यज्ञाना, य एतेनानिष्ट्वा ग्रथान्येन यजते गर्तपरमेष तज्जीयते वा प्रवा मीयते । ता. ब्रा. १६ १. २।

५. नोपरस्याविष्कुर्याद् यदुपरस्याविष्कुर्याद् गर्तेष्ठाः स्यात् प्रमायुको यजमान इत्यपि निगमो भवति । निरु. ३. ५

६. द्रष्टक्य पू. मी. १. २, १-१८

"ग्रस्नि हिवर्दाता यजमान को प्रभूतकीर्तिसम्पन्न, प्रचुर ज्ञानवान्, शत्रुग्नों से श्रहिस्य तथा माता-पिता के यश को प्रख्यापित करने वाला पुत्र प्रदान करता है। ग्रन्नि ऐसा पुद देता है जो श्रेष्ठ जनों का पालक हो तथा युद्ध में ग्रपने सैनिको द्वारा शत्रु को परास्त कर सके। ग्रन्नि ऐसा ग्रश्व देता है जो फुर्तिले वेग वाला, तथा अपराजित होता है।"

यस्ते यज्ञेन समिधा य उक्थेरकेंभिः सूनो सहस्रो ददाशत् । स मर्त्येष्वमृत प्रचेता राया खुम्नेन अवसा विभाति ॥ ऋग् ६ ४.४

"हे बल के सूनु अमर अग्नि, जो यज्ञ, सिमधा, उक्थ एव स्तोत्रो के साथ तुओं हवि प्रदान करता है, वह मनुष्यों में प्रचेता होकर धन, अन्न तथा यज्ञ से भासमान होता है।"

इन्द्रो यज्यने पृणते च शिक्षत्य पेर् दर्शात न स्व मुणायति ।
भूयो भूयो रियमिदस्य वर्षयन्त्रभिन्ने लिल्ये निद्धाति देवध्यम् ॥
न ता नशन्ति न दभाति तस्करो नासामामित्रो व्यथिरा दधर्षति ।
देवादच याभियंजते ददाति च ज्योगित् ताभिः सचते गोपतिः सह ॥
न ता ग्रवां रेणुककाटो ग्रद्दनुते न संस्कृतत्रमुप यन्ति ता ग्रभि ।
जन्नगायमभय तस्य ता अनु गावो मर्तस्य वि चरन्ति यज्वनः ॥

ऋग् ६.२८ २-४

"यज्या एव हिवर्दाना यजमान को इन्द्र निश्चय ही गौएं देता है, उसके गोधन को अपहरण नहीं करता। पुन पुन उसके ऐश्वर्य को वढाता हुआ उस देवपूजाभिसाधी को अच्छिन्न, सुरक्षित निवासस्थान प्रदान करता है। जिन गौओं से गोपित यजमान देव-यन्न करता है तथा जिनके घी-दूध आदि का दान करता है, उनके साथ वह विरक्षाल तक सयुक्त रहता है। उसकी वे गौएँ न नष्ट होती हैं, न चोर उन्हें चुराता है, न शत्रु का व्यथादायक शस्त्र उन पर आक्रमण कर पाना है। न काट-काट कर दुकड़े करने वाले हिंस जन्तु के हाथ वे पड़ती है, न कसाई-खाने में जाने पाती है। अपितु उस यज्या की वे गौए खुले चरागाहों में निर्मयतापूर्वक विचरती हैं।"

यः समिधा य ब्राहुती यो वेदेन दढाश मर्तो ग्रग्नये।
यो नमसा स्वष्वरः ।
तस्येदर्वन्तो रंहयन्त आशवस्तस्य बुन्नितमं यशः।
न समंहो देवकृतं कुतश्चन न मर्त्यकृतं नशत्।। ऋग् ५.१६.५,६
यो ग्रस्मे हृष्यदातिभिराहुति मर्तौऽविषत्।
भूरि षोषं स धसे वीरवद् यशः।। ऋग् ५.२३.२१

''श्रेंष्ठ यज्ञ का सम्पादन करने वाला जो मनुष्य सिमधा, आहुति, वेदपाठ तथा नमस्कार पूर्वक श्रान्त को हिव प्रदान करता है, उसे फुर्तीले घोड़ें वैंग के साथ वहन करते हैं, उसका यज्ञ श्रातिशय दीप्तिमान् होता हैं। न देवकृत दुर्गति उसके समीप आती है, न मनुष्यकृत।"

जो मनुष्य ऋत्विजो द्वारा अग्नि को स्नाहुति प्रदान करता है, यह भूरि-भूरि पुष्टि को तथा वीर पुत्रो एवं कीर्ति को प्राप्त करता है।"

यो यजाति यजात इत् सुनवच्च पचाित च । ब्रह्मे विन्त्रस्त चाकनत् ॥
पुरोजाशं यो ग्रस्में सोमं ररत श्राशिरम् । पादित् तं शको ग्रंहसः ॥
तस्य ग्रुमां ग्रसद् रथो देवजूतः स श्रूशुवत् । विश्वा वन्वश्रमित्रिया ॥
ग्रस्य प्रजावती गृहेऽसश्चन्ती दिवे दिवे । इडा घेनुमती बुहे ॥
या दम्पती समनसा सुनुत श्रा च धावतः । देवासो नित्ययाशिरा ॥
प्रति प्राश्चव्यां इतः सम्यञ्चा बहिराशाते । न ता वाजेषु वायतः ॥
न देवान । मि ह नुतः सुमित न अगुक्षतः । श्रवो बृहद् विवासतः ॥
पुत्रिशा ता कुमारिणा विश्वमायुर्व्याश्नतः । उभा हिरम्यपेशसा ॥
ग्रुत्रश्ना ता कुमारिणा विश्वमायुर्व्याश्नतः । उभा हिरम्यपेशसा ॥

"जो यज्ञ करता है, सोम-सवन करता है, हिव पकाता है, इन्द्र के स्तुति-मन्त्रों की पुन पुनः स्पृहा करता है, इन्द्र के लिए पुरोडाश तथा गोदुग्व मिश्रित सोम अपित करता है, उसे इन्द्र निश्चय ही पाप से बचाता है। उसका रथ दीप्तिमान् रहता है, देवों से प्रेरित होकर वह शत्रुकृत सब बाधाओं को विनष्ट करता हुआ वृद्धि को प्राप्त करता है। इसके घर मे प्रतिदिन बखड़े बिछयों वाली दुधारू गों वेरोक-टोक दूध देती है। जो दम्पती समान मन वाले होकर सोम अभिषुत करते हैं, भक्षरायोग्य हिवर्भूत अन्नों को प्राप्त करते हैं तथा दोनों मिलकर यज्ञ में बैठते हैं, उन्हे अन्न, अन, बलादि की कमी नहीं रहती। जो दम्पती हिव अपित करने में दुराब-छिपाय नहीं करते, स्तुति करने में दुराव-छिपाब नहीं करते, वे महान् यश तथा अन्त को प्राप्त करते हैं। वे पुत्रवान् तथा कुमारवान् होते हुए पूर्ण आयु पाते हैं तथा दोनों ही हिरण्यालंकारों से जगमगाते रहते हैं।

यो अस्मा ग्रन्तं तृष्वादधात्याज्येष् तेषु होति पुष्यति । तस्मे सहस्रमक्षभिवि चक्षेशने विष्यतः प्रत्यङ्कसि त्यम् ॥

ऋग् १०.७६.५ ग्राग्निः सम्ति वाजंभरं दवात्यानिर्वीरं श्रुत्यं कर्मनिःग्ठाम् । ग्रग्नी रोक्सी विचरत् समञ्जननिर्मातीः वीरकुक्ति बुदंधिम् ॥

"है मिनि, जो तुरे बीघ्र अन्त प्रदान करता है, पिधले हुए घृतो की माहुति देता है, तथा परिपुष्ट करता है, उस पर तू सहस्र नेत्रो से भ्रपना ग्रनु-ग्रहाष्टि डालता है तथा सर्वत्र तू उसकी रक्षार्थ उसके समीप पहुचता है।"

"ग्रग्नि बलवान् ग्रश्व प्रदान करता है, ग्रग्नि विश्वत तथा कर्मनिष्ठ वीर पुत्र प्रदान करता है, ग्रग्नि द्यावापृथिवी को प्रकाशित करता हुग्रा विचरता है, अग्नि नारी को वीरप्रसवा तथा गृहकार्यदक्ष बनाता है।"

त्वामग्ने यजमाना ग्रनु शून् विश्वा वसु दिधरे बीर्याणि । त्वया सह द्रविणमिच्छमानां व्रजं गोमन्तमुशिजो विववः ।। यजु १२.२६ स्वर्यन्तो नापेक्षन्त ग्रा द्या रोहन्ति रीदसी । यज्ञं ये विश्वतोषार सुविद्वांसो वितेनिरे ।। ग्रथर्व ४.१४.४

'जो विद्वजन विश्वतोधार यज्ञ को फैलाते है, उन्हें स्वर्ग-प्राप्ति के लिए किसी अन्य उपाय की अपेक्षा नहीं होती, वे पृथिवी ग्रौर अन्तरिक्ष को पार कर द्युलोक में आरोहरा कर जाते हैं।"

"हे ग्रन्नि, तेरे यजमान सर्वदा समस्त वराणीय धनो को प्राप्त कर लेते हैं, तेरे साथ स्थित वे मेधावी यज्ञफल को चाहते हुए आदित्यमण्डल को भेद कर स्वर्लीक को प्राप्त कर लेते हैं।"

## दान-दक्षिए। की प्रशंसा

उपक्षरन्ति सिन्धवो मयोभुव ईजान च यक्ष्यमाणं च धेनवः।
पृरान्तं च पपुरि च श्रवस्थवो घृतस्य धारा उपयन्ति विश्वतः।।
नाकस्य पृष्ठे अधि तिष्ठिति श्रितो यः पृणाति स ह देवेषु गच्छति।
तस्मा श्रापो घृतमर्धन्ति सिन्धवस्तस्मा इय दक्षिरा पिन्वते सदा।।
दक्षिणावतामिदिमानि चित्रा दक्षिणावतां दिवि सूर्यासः।
दक्षिरावन्तो श्रमृत भजन्ते दक्षिरावन्त प्रतिरन्त श्रायुः।।

ऋग् १.१२५.४-६

"जो दान कर रहा है तथा जिसने भविष्य में भी दान करने का संकल्प कर लिया है, उसे सुखदायिनी दुधार गोए प्रचुर दूध देती है। जो दान करता है एवं अन्यों का पालन करता है उसे सब ओर से कीर्तिदायक छूत की घाराए प्राप्त होती हैं। दानी मनुष्य स्वर्ग के पृष्ठ पर आसीन हो जाता है, देव-पुरुषों में जा मिलता है। सिन्धु-सदश ऊधस् वाली गौएं उसे छुत प्रदान करती हैं। यह वी हुई दक्षिणा सदा सींचती रहती है। दक्षिणा देने वालों के लिए ही बे चित्र-विचित्र ऐस्वर्य हैं। दक्षिणा देने वालों के लिए ही आकाश में सूर्य

मवस्थित हैं। दक्षिणा देने वाले श्रमृतस्व पा लेते हैं, दक्षिगा देने वाले श्रायु को बढ़ा लेते हैं।"

तबोतिभिः सचमाना ग्ररिक्टा बृहस्पते मघवानः सुवीराः । ये ग्रद्यदा उत वा सन्ति गौदा ये वस्त्रदाः सुभगास्तेषु राया ।। ऋग् ४. ४२. ८

"हे बृहस्पित, प्रभु, तेरी रक्षाओं से समन्वित होते हुए जो अक्षत, घनी, सुबीर जन अक्षव-दान करते है या गो-दान करते है अथवा वस्त्र-दान करते है, उन्हें सुभग ऐश्वर्य प्राप्त होते हैं।"

उच्चा विवि दक्षिणावन्तो श्रस्युर्थे श्रद्यवाः सह ते सूर्येण ।
हरण्यदा अमृतत्व भजन्ते वासोदाः सोम प्र तिरन्त आयुः ।।
दक्षिणावान् प्रथमो हूत एति दक्षिणावान् प्रामणीरप्रमेति ।
तमेव मन्ये नृपति जनानां यः प्रथमो विक्षणामाविवाय ।।
तमेव ऋषि तमु ब्रह्मारणमाहुर्यंज्ञन्य सामगामुक्थशासम् ।
स शुक्रस्य तन्वो वेद तिस्रो यः प्रथमो दक्षिणया रराध ।।
दक्षिणान्व वक्षिणा गां ददाति दक्षिणा चन्द्रमुत यद्धिरण्यम् ।
दक्षिणान्व वनुते यो न आत्मा दक्षिणां वर्म कृणृते विजानन् ॥
न भोजा मस्रुर्व न्यथंमीयुर्न रिष्यन्ति न व्यथन्ते ह भोजाः ।
इद यद्विश्व भुवन स्वद्यचेतत् सर्वं दक्षिणम्यो ददाति ॥
भोजा जिग्युः सुर्राभ योनिमग्रे भोजा जिग्युर्वं श्रद्रताः प्रयन्ति ॥
भोजा जिग्युरन्तः पेयं सुराया भोजा जिग्युर्वं श्रद्रताः प्रयन्ति ॥
भोजायात्रव सं मृजन्त्याशुं भोजायास्ते कन्या शुभ्भमाना ।
भोजस्येदं पुष्करिणीव वेदम परिष्कृतं देवमानेव चित्रम् ॥

ऋग् १० १०७. २, ४-१०

"दक्षिणा देने वाले उच्च स्थिति पाते हैं। जो ग्रह्य का दान करते हैं वे सूर्य के साथ ग्रासीन होते हैं। हिरण्य दान करने वाले ग्रमृतत्व पाते हैं, वस्त्रदान करने वाले अप्यु को बढ़ा लेते हैं। दक्षिणा देने वाला श्रेष्ठ माना जाता है, वह सबके द्वारा निमन्त्रित होकर उनके यहा पहुचता है, दक्षिणा देने वाला ग्राम का नेता बनकर आगे-ग्रामे चलना है। मैं उसे ही नृपति समभता हूं, जो श्रेष्ठ मनुष्य सत्पात्र जनों को दक्षिणा देता है। उसे ही ऋषि कहते हैं, उसे ही बह्या, ग्रद्ध्यपुं, उद्गाता तथा होता कहते है, वही ग्रग्नि के तीनों रूपो को जानता है, जो श्रेष्ठ मनुष्य दक्षिणा द्वारा यज्ञसिद्धि करता है। दक्षिणा दाताग्रो को ग्रष्व देती है, दक्षिणा भी देती है, दक्षिणा रजत तथा

हिरण्य देती है, दक्षिणा अन्त देनी है, जो हम सबका आरमा है। समभदार ममुख्य दक्षिणा को अपना कवच बना लेता है। दानी मनुख्य न मरते हैं, न निर्धन होते है, न हिसित होते है, न व्यथा पाते हैं। यह जो विश्व है तथा जो इसका मुख है उसे सबको दक्षिणा इन्हे प्रदान कर देती है। दानी लोग सबसे आगे होकर सुरक्षित गृह को पाते हैं, दानी लोग सुन्दर वस्त्रों से अलंकृत वधू को पाते हैं। दानी लोगों को मधुर रस पीने को मिलते है, दानी लोगों को अन्य अनेक पदार्थ मिलते है, जो उनके समीप बिना बुलाये ही दोड़े चले आते हैं। दानी के लिए लोग शीझगामी घोड़े को सजाने है, दानी के लिए सुन्दरी कन्या विराजमान रहती है। दानी का घर पुष्करपत्रों में अलकृत सरसी के समान परिष्कृत तथा देवनिर्मित के समान मनोहर होता है।"

इनके ग्रतिरिक्त कुछ ग्रन्य वस्तुश्रो के दान की भी प्रशसा वेदो मे की गयी है, जो नीचे दी जा रही है।

शितिपाद् अवि का दान—"सकल्पो को पूर्ण करने वाली, स्वेत पैरो वाली ग्रवि (भेड) दान की हुई क्षिति को प्राप्त नहीं होती । वह व्याप्त होकर, फलदान में समर्थ होकर सब कामनाग्रो को पूर्ण करती है। लोक से समित, स्वेत पैरो वाली अवि का जो दान करता है वह सुख प्राप्त करता है, जहा निर्वल को बलवान् के प्रति कर नहीं देना पडता। पृथिव्यादि लोक के बराबर, पाच ग्रपूपो सहित, स्वेत पैरो वाली ग्रवि का प्रदाता पालकजनों के लोक में ग्रक्षित फल का भोग करता है"।"

ऋषभ का दान — "जो ब्राह्मण को ऋषभ का दान करता है वह शत यज्ञ करने में समर्थ होता है, उसे ग्रांगियाँ पीडित नहीं करती, सब देव उसे तृष्ति प्रदान करते हैं। जो ब्राह्मणों को ऋषभ का दान कर ग्रंपने मन को विशाल बनाता है, वह ग्रंपनी गोशाला में गौग्रों की पुष्टि को देखता है ।"

अप्रका का दान — "अज अग्नि है, अज को ज्योति कहते है। जीवित मनुष्य द्वारा ब्राह्मण को अज का दान करना कर्तव्य बनाते हैं। इस लोक मे श्रद्धालु द्वारा दान किया हुआ। अज अन्धकारों को दूर कर देता है। अज दाता को

७. ग्रथर्व ३. २६ २-४

शतयाज स यजते नैनं दुन्वन्त्यग्नय. ।
 जिन्वन्ति विश्वे त देवा यो ब्राह्मण ऋषभमाजुहोति ।।
 ब्राह्मगोभ्यः ऋषभं दत्त्वा वरीय कृग्युते मनः ।
 पुष्टि सो प्रध्न्यानां स्वे गोष्ठेऽव पश्यते ।। अथर्व ६. ४. १८, १६

सुझी के पृष्ठ पर पहुंचा देता है। बाह्यशों को दान किया जाता हुआ प्योदन अज दाता के लिए कामधेनु बन जाता है। जो मनुष्य अज के साथ घर-बुना वस्त्र देता है, हिरण्य और दक्षिशा देता है, वह दिष्य तथा पार्थिव लोको को प्राप्त कर लेता है। जो दक्षिशा से दमकते हुए पचौदन अज का दान करता है, उसके लिए पाच स्वर्श ज्योति का काम करते है, शरीर के लिए उसे कवच तथा वस्त्र प्राप्त होते हैं, वह सुझी लोक को प्राप्त करता है!।

शतौदना तथा बशा गौ का दान —जो अपूपो सहित शतौदना गौ का दान करता है वह आरोहण कर उस उस्नत स्थिति पर पहुच जाता है, जहां आत्म-लोक का तृतीय स्तर है। जो हिरण्य से दमकती हुई शतोदना गौ का दान करता है वह उन लोको को प्राप्त कर लेता हैं ' जो दिव्य तथा पार्थिव हैंं। जो शतौदना गौ का दान करता है वह अन्तरिक्ष, द्यों, भूमि, आदित्य, महत्, दिशा, लोक सबको प्राप्त कर लेता है। जो विद्वान् को वशा गौ का दान करते हैं वे सुख प्राप्त करते है। ब्राह्मण को वशा गौ का दान कर मनुष्य सब लोको को जीत लेता है। इस गौ मे ऋत, ब्रह्म तथा तप अपित है।'।

## सोम-सवन की प्रशंसा

जो मनुष्य नेता, नरिहतकारी, नरो मे नृतम इन्द्र के लिए 'मैं सोमाभिषक करूं गा' ऐसा कहता है, उसे 'भारत अग्नि' मगल प्रदान करता है, वह चिरकाल तक उदित होते हुए सूर्य के दर्शन करता है। न बहुत से, न थोड़े शत्रुजन उसका वध कर पाते हैं। देवमाता अदिति उसे प्रभूत सुख प्रदान करती है।

1

ह अथवं ६. ५. ७, १०, १४, २२, २४, २६ । श्री सातववेकर की व्याख्यानुसार इस सूक्त में अज का अर्थ जीवात्मा है। यह पाच प्रकार का अन्न
स्नाता है, इसलिए इसको पचौदन कहा है। शब्द, स्पर्श, रूप, रस और
गन्ध ये पाच विषय इसके पाच भोजन हैं। जीवित मनुष्य को उचित है
कि वह अपने आत्मा (अज) का समर्पण परब्रह्म के लिए करे। द्रष्टव्यः
इन सूक्तों पर अथवंभाष्य, स्वाध्याय मण्डल।

१० ग्रथर्व १० ६.५,६,१०। 'सैंकड़ो मनुष्यो को ग्रन्न देने वाली की श्रतीदना कहलाती है", सातवलेकर।

११. ग्रथर्व १०.१०.३२,३३ "वशा मी वह है जो सुख से दोही जाती है। वशा गौ सबसे उत्तम है, क्योंकि वह न मारती है, न लातें लगाती है ग्रौर हर समय दूघ देती है" — सातवलेकर।

**<sup>?</sup>**?. 雅可 Y.?X.Y,X

जो मनुष्य दिन मे या रात्रि मे इन्द्र के लिए सोम ग्रिभषुत करता है. वह प्रकाशवान् हो जाता है<sup>13</sup>। जैसे सत्पात्र को स्पन्दनशील गवाश्वादि धन प्रदान किया जाता है, वैसे ही जो हिवष्मान् इन्द्र के लिए तीव्र सोमो को ग्रिभषुत करता है, उसके लिए इन्द्र पूर्वाह्म मे पुत्र-पौत्रो-सहित. ग्रायुघो से सुसज्जित शत्रुगों को दूर कर देता है। प्रचुर धाराओ वाले, बहुत परिमाण वाले तीव्र सोमरस जिसके उदर मे पहुँच जाते है वह मधवा इन्द्र ग्रिभषोता को भूरि-भूरि धन प्रदान करता है, उसके लिए ग्रपने दान को रोकता नहीं ।

## श्रतिथि-यज्ञ की प्रशंसा

म्रतिथिपूजक गृहपति, जो म्रतिथियो का दर्शन करता है, मानो देवयजन का दर्शन करता है। जो अतिथियो से सभाषरा करता है, मानो यज्ञदीक्षा का ग्रहण करता है। जो उनसे जल लेने की प्रार्थना करता है, वह मानो यज्ञिय जल का आहरण करता है। जो तर्पशार्थ मधुपर्क ग्रादि लाता है, मानो सदो-हविषान कित्पत करता है। जो चटाई बिद्याता है, मानो यज्ञिय कुशासन बिछाता है। जो बिछाने की चादर लाता है उससे मानो स्वर्ग लोक को श्रपने लिए सुरक्षित कर लेता है। जो श्रोढने की चादर तथा तकिया लाता है, वह मानो यज्ञ की परिधि हैं। जो भ्रंजन तथा अभ्यजन लाता है, वह मानो यज्ञिय घृत है। जो भोजन से पूर्व लघ्वाहार लाता है, वह मानो यज्ञिय पुरोडाश है। जो ग्रतिथि का भोजन बनाने के लिए पाचक को बुलाता है, वह मानो हिविष्कृत को बुलाना है। जो बीहि तथा यव लाये जाते है, वे मानो सोमलता के खण्ड हैं। जो खड़ने के लिए ऊखल-मूसल लाता है, वे मानो यिक्रय सिलबट्टे हैं।.. जो अतिथिपूजक आतिथ्य के लिए आहार्य वस्तुओ को देखता है कि यह अधिक हो या यह अधिक हो आदि, उसका यह कार्य मानो यजमान द्वारा बाह्मण ऋत्विजो के प्रति किया जाने वाला पूजा-कर्म होता है। जो कहता है 'ग्रौर लीजिए' उससे प्राग् को ग्रधिक-अधिक समृद्ध करता है। जो सत्कारार्थ बस्तुए उसके समीप लाता है, मानो हविया लाता है। जो प्रिय या भ्रप्रिय अतिथि हैं, वे ऋत्विज् हैं, जो स्वर्गलोक को प्राप्त कराते हैं। अतिथि जिसका ग्रन्न खा लेते हैं, उसके पाप जग्ध हो जाते हैं। जो ग्रतिथि-सत्कार के माहातम्य को जानता हुन्ना ग्रतिथि के लिए दूध पात्र में डाल कर लाता है, उसे अनिनष्टोम यज्ञ का फल प्राप्त होता है।

१३. ऋग् ४.३४.३

१४. ऋग् १०.४२.४,८

जो घृत लाता है, उससे भ्रतिरात्र यज्ञ के फल को प्राप्त कर लेता है। जो उदक लाता है, उससे भ्रजान्नों के प्रजनन में समर्थ हो जाता है, प्रतिष्ठा प्राप्त करता है, प्रजाभों का प्रिय हो जाता है<sup>14</sup>।

"गृहपति जो वात्य म्रतिथि से प्रश्न करता है कि भ्राप कहां के निवासी हैं, उससे यह अपने लिए देवयान मार्गी को सुरक्षित कर लेता है। जो कहता है कि 'हे ब्राह्मश, मेरी ये वस्तुए आपको तृप्त करे, उसमे प्राण को समृद्ध कर लेता है। जो कहता है कि 'हे ब्राह्मण्, जैसा श्रांपको प्रिय हो, वैसा किया जायें उससे अपने लिये प्रिय को सुरक्षित कर लेता है। उसे प्रिय प्राप्त होता है। वह प्रियो का प्रिय हो जाता है, जो इस महिमा को जानता है। जो कहता है, हे वात्य, जैसी आपकी कामना हो, वैमा ही किया आये, उसमे अपनी कामना पूर्ति को सुरक्षित कर लेता है। उसके मनोरथ पूर्ण होते है। वह ग्राप्त-कामो मे ग्राप्तकाम हो जाता है, जो इस महिमा को जानता है। जो ग्रतिथि से कहता है, जैसी ग्रापकी बड़ी से इच्छा हो, वैसा किया जाये, ' उसमे प्रपनी बडी से बडी इच्छा को पूर्ण कर लेता है। जिसके घर में विद्वान व्रात्य प्रतिथि एक रात्रि करता है वह उससे पृथिवी पर जो पृण्य लोक है, उन्हे अधिगत कर लेता है । जिसके घर मे विद्वान् वात्य अतिथि द्वितीय रात्रि भी वास करता है वह उसमे अन्तरिक्ष मे जो पृण्यलोक है, उन्हे अधिगत कर लेता है। जिसके घर में विद्वान वात्य अतिथि त्तीय रात्रि भी वास करता है, उससे द्यौ मे जो पुण्य लोक है, उन्हें ऋधिगत कर लेता है। जिसके घर में विद्वान द्वात्य ध्रतिथि चतुर्थ रात्रि भी वास करता है, उसमे जो पुण्यों में पुण्य लोक हैं, उन्हें श्रिषिगत कर लेता है। जिसके घर में विद्वान् अतिथि ग्रपरिमित रात्रि वास करता है, उससे जो अपरिमित पुण्य लोक है, उन्हे अधिगत कर लेता है। "

#### म्रादित्यों के रक्षण की प्रशंसा

हे ख्याति प्राप्त ब्रादित्यो, जिसे तुम मुख प्रदान करने लगते हो. उसे शत्रु का तीक्ष्ण से तीक्ष्ण आयुध, भारी से भारी दुंख हिसित करने में समर्थ नहीं होता । तुम्हारी रक्षाए निष्पाप हैं, तुम्हारी रक्षाए सच्ची रक्षाएं हैं"। हे ब्रादित्यो, जिमे तुम सब दुरिनों से पार करा कल्याएं के लिए मुनीतियों से ले चलते हो, वह मनुष्य ब्रक्षत रहता हुन्ना वृद्धि को प्राप्त करता है, प्रजाओं

१५ ग्रयर्व ६. ६

१६. मधर्व १५.११.१३

१७. ऋग् ८.४७.७

से प्रस्थात होता है, धर्म मे निपुण हो जाता है । उस मनुष्य को न पाप प्राप्त होता है, न दुर्गति, जिसे परस्पर सगत मित्र, वरुगा तथा ग्रर्थमा द्वेषियो से ग्रामे ले जाते हैं। न उसे घर में, न रोकटोक वाले मार्गी मे पाप-प्रशंसक रिपु सता पाता है, जिस मनुष्य को ग्रदिति के पुत्र प्रकृष्ट जीवन के लिए ज्योति प्रदान करते हैं।

# ब्रह्मगरपति के सख्य की प्रशंसा

इन्धानो अग्नि वनवद् वनुष्यतः कृतब्रह्मा श्रुशुबद् रातहब्य इत्। जानेन जातमित स प्रसमृति यं य युजं कृणुते ब्रह्मशास्पितः।। वीरिभवीरान् वनवद् वनुष्यतो गोभी रियं पप्रथद् बोधित त्मना। तोकं च तस्य तनयं च वर्धते य यं युजं कृणुते ब्रह्मशास्पितः।। सिन्धुनं क्षोद शिमीवां ऋघायतो वृषेव वधीरेंभि वष्ट्योजसा। अग्नेरिव प्रसितिनीह वर्तवे यं यं युजं कृणुते ब्रह्मशास्पितः।। तस्मा अपंन्ति विव्या ग्रसङ्चतः स सस्विभिः प्रथमो गोषु गच्छिति। ग्रिनभृष्टतविषिहं त्योजसा यं य युजं कृणुते ब्रह्मणस्पितः।। तस्मा इद् विश्वे धुनयन्त सिन्धवोऽिष्छद्वा शर्मं दिधरे पुरूषि । देवानां सुम्ने सुभगः स एधते यं यं युजं कृणुते ब्रह्मणस्पितः।। ऋग्. २. २५ "अग्नि को प्रदीप्त करता हुग्ना हिसको को विनष्ट कर देता है, मन्त्रपाठ । हुग्ना तथा हिव प्रदान करता हुग्ना वृद्धि को प्राप्त करता है, जिस-जिस

"आगन का प्रदाप्त करता हुआ हिसका का विनष्ट कर दता है, मन्त्रपाठ करता हुआ तथा हिव प्रदान करता हुआ वृद्धि को प्राप्त करता है, जिस-जिस को ब्रह्मणस्पित प्रभु अपना सखा बना लेता है। अपने वीरो द्वारा शत्रुपक्षीय हिसक वीरो का वध कर देता है, गौओ मे ऐश्वर्य का विस्तार करता है, स्वय उद्भुद्ध रहता है, उसके पुत्र-पौत्र भी उन्नित की राह पर चलते है, जिस-जिस को ब्रह्मणस्पित अपना सखा बना लेता है। तटादि को चूर्ण करने वाली नदी के समान कर्मश्चर हो जाता है, उपद्रवी शत्रुशों को अपने स्रोज में परास्त कर देता है, जैसे वृषभ बिध्या बेलों को, अगिन की ज्वाला के समान उसका कोई निवारण नहीं कर सकता, जिस-जिस को ब्रह्मणस्पित अपना सखा बना लेता है। उसे बेरोकटोक दिव्य धाराए प्राप्त होती हैं, वह प्राणियों में सर्वश्रेष्ठ होकर भूमियों पर विचरता है। अपराजित बल वाला होकर अपने श्रोज से शत्रुओं को नष्ट कर देता है, जिस-जिस को ब्रह्मणस्पित अपना सखा बना लेता है।

१८. ऋग् १०६३.१३

१६. ऋग् १०.१२६.१

२०. ऋग् १०.१८४.२,३

सत्य की प्रशंसा

उसके लिए सब नदिया प्रवाहित होती हैं, जो उसे न्यूनतारहित अनेक सुख प्रदान करती हैं. सौभाग्यशाली वह देवप्रदत्त धानन्दो का भोग करता हुआ समृद्धि पाता है, जिस-जिस को ब्रह्मसम्पति ग्रपना सस्रा बना लेता है।"

ऋतस्य हि शुरुषः सन्ति पूर्वोऋ तस्य चीतिव् जनानि हन्ति । ऋतस्य क्लोको बधिरा ततर्व कर्णा बुबानः शुक्रमान आयोः ।। ऋतस्य रहा घरुणानि सन्ति पुरुग्ति चन्द्रा बपुषे वपूर्वि । ऋतेन दीर्घमिष्यान्त पृक्ष ऋतेन गाव ऋतमा विवेशु. ।। ऋत येमान ऋतमिद् बनोत्यृतस्य शुष्मस्तुरया उ गब्युः। ऋताय पृथ्वी बहुले गभीरे ऋताय बेनू परमे बुहाते ।।

ऋग्४ २३. इ-१०

सत्येनोत्तभिता भूमि: सूर्येणोत्तभिता द्यौः।

ऋतेनादित्यास्तिष्ठन्ति दिवि सोमो ग्रधि श्रितः ।। ऋग् १० ८४ १ "सत्य की शोकनिवारक शक्तिया बड़ी श्रेष्ठ है, सत्य का घारण पापो को नष्ट करता है। सत्य का रलोक मनुष्य के बहरे कानो को भी खोल देता है, वह बोध प्रदान करने वाला तथा नेजस्वी बनाने वाला होता है। सत्य के स्तम्भ बहुत बृढ़ है, उसके विविध रूप देहधारी के लिए प्रति रमणीय हैं। सत्य द्वारा ही दीर्घ वृष्टि प्राप्त होती है, मत्य द्वारा ही सूर्यरिशमया मेघ-जल मे प्रवेश करती हैं। जिसे सत्य को प्राप्त करने की लगन है, वह अवश्य उमे प्राप्त कर लेता है। सत्य का बल बड़ा तीक्ष्ण तथा प्रकाश का अन्वेषक होता है। सत्य के श्रनुसार ही विस्तीर्ण एवं गम्भीर द्वावापृथिवी स्थित हैं, सत्य के म्रनुसार ही वे उच्च प्रीरायित्री द्यावापृथिवी रूप गौए ऋपना-भ्रपना दूध देती हैं। सत्य मे ही भूमि टिकी हैं, सत्य से ही सूर्य सहित खुलोक टिका है। सत्य से ही देवो की स्थिति है, सत्य से ही ग्राकाश में चन्द्रमा ग्रधिश्रित है।"

## पावमानी ऋचाश्रों के ग्रध्ययन की प्रशंसा

"जो ऋषियों द्वारा सभृत रसरूप पावमानी (पवमान सोम देवता वाली) ऋचाद्यों का द्राध्ययन करता है, उसे मातरिश्वा द्वारा स्वादुकृत परिपूत भोज्य पदार्थों का भक्षरण करना मिलता है। जो ऋषियो द्वारा संभृत रसरूप पावमानी ऋचाओं का ग्रध्ययन करता है, उसे सरस्वती दुग्ध, घुत, मधु तथा रस प्रदान करती है। पावमानी ऋचाएं स्वस्ति प्रदान करने वासी हैं, प्रभूर दूध देने वाली हैं, घृत बहाने वाली हैं। वे ऋषियो द्वारा संभृत रस्ररूप हैं, वे बाह्यणो में निहित अमृत हैं। पावभानी ऋचाएं स्वस्ति प्रदान करने वाली हैं, उनसे

मनुष्य परमानन्द की ग्रवस्था को प्राप्त करता है पुण्य भोगों को भोगता है, ग्रामृतस्थ को प्राप्त करता **है**<sup>२२</sup>।

## मरिग-धारण की प्रशंसा

प्रथवंवेद मे हिरण्य, शख, दर्भ, औदुम्बर ग्रादि कुछ, मणियो के सूक्त साते हैं। इन्हे शरीर पर बांघने तथा श्रीषघ रूप मे इनका सेवन करने के विशेष लाभ मन्त्रों मे विणित किये गये हैं। परन्तु ग्रन्तर यह है कि हिरण्य, प्रतिसर तथा शतवार इन मिण्यों के बारण की तो प्रशसा की गयी है कि इनमे यह फल मिलता है, तथा शेष मिणियों से प्रार्थना रूप में कहा गया है कि तुम हमें अमुक-अमुक फल प्रदान करों। ग्रत प्रशसात्मक अर्थवाद की श्रेणों में उक्त तीन मिणियों ही आ सकती है, शेष मिणियों प्रार्थनात्मक शैली के अन्तर्गत होगी। हिरण्यमणि स्वर्णानकार है। शरीर पर इनके धारण से विशेष प्रकार की विद्युत्-धाराए प्रवाहित होती है, जिससे रोगनिवारण, दीर्घायुष्य ग्रादि की प्राप्ति होती है। सम्म भ्रादि के रूप में भी हिरण्य का सेवन ग्राति हितकर होता है। प्रतिसर मिण विनियोगकार के अनुसार तिलक-बृक्षजन्य मिण है। शतवार गतावरी ग्रोषघी है, जिसकी मूर्ले वीर्यवर्धक होती है। यद्यपि इन मिण्यों के उपयोग से लाभ होता है, तो भी ग्रक्षरश वैसा फल सभव नही है, जैसा बिणत हुग्रा है। फल-कथन मे ग्रतिशयोक्त है, ग्रत यहा भर्षवादात्मक प्रशसा ही समभनी चाहिए।

हिरण्य-हिरण्य देवो का प्रथमोत्पन्न ग्रोज है, न इमे राक्षस, न पिशाच पराजित कर सकते हैं। जो बल के पुत्र हिरण्य को धारण करता है, वह जीवो मे दीर्घ श्रायु पाता है<sup>55</sup>।

प्रतिसर-वह व्याघ्र हो जाता है, सिंह हो जाता है, वृषभ हो जाता है, तथा सपत्न का कर्षण करने वाला बन जाता है, जो प्रतिसर मिण को धारण करता है। न इसे अप्सराए हानि पहुँचाती हैं, न गन्धर्व, न मनुष्य; वह सब दिशाओं मे शोभित होता है, जो प्रतिसर मिण को धारण करता है<sup>34</sup>।

शतवार-शतवार मिंग अपने तेज से रोगो को तथा राक्षसो को नष्ट कर देती है, अपने वर्चस् के साथ शरीर पर श्रारोहण करती हुई यह दुर्नामा रोगों को समूल विच्छिन्न कर देती है। सीगों से राक्षस को दूर करती है, मूल

२२. साम उ० १० ७, १-३, ६

२३. भ्रथर्व १. ३५. २

२४. अवर्व ५. ४. १२, १३

मे यातुधानियों को, मध्य से रोग को बाधित करती है, इसे पाप पराजित नहीं कर मकता। जो छोटे-छोटे रोग है, तथा जो रुलाने वाले बड़े रोग है, उन सबको यह मिए नष्ट कर देती है। यह मौ वीरों को जन्म देती है, सौ रोगों का निवारए। करती है, सब दुर्नामा रोगों को मार कर राक्षसों को कपा देनी हैं ।

## विविध ज्ञानों की प्रशंसा

"ब्राह्मण, राजा, घेनु, अनड्वान ब्रीहि, यव तथा सातवा शहद ये कशा के मात मधु है। जो कशा के इन सात मधुस्रों को जान लेता है, वह मधुसान् हो जाता है। जो इसे जानता है वह मधुमय हो जाता है, उसकी ब्राहार्य वस्तुएं मधुमय होती है तथा वह मधुमय लोको को जीत लेता है"।"

'जो गौ का रूप है वह विश्वरूप है, सर्वरूप है जो ऐसा जानता **है उसे** विश्वरूप, सर्वरूप पशु प्राप्त हो जाते हैं '।''

'जो अमृत में ग्रावृत ब्रह्म की पुरी को जानता है उसे ब्रह्म तथा ब्रह्मजनित पदार्थ चक्षु, पारण एव प्रजा प्रदान करते हैं। जो ब्रह्म की पुरी को जानता है, जिसका ग्रधिरठाता पुरुष हैं, उसे चक्षु तथा प्रारण जरावस्था से पूर्व नहीं छोडतें ।''

''जो सलिल में श्थित हिरण्यय वेतस को जानता है वह गुह्य प्रजापित के तुल्य हो जाता है, उसका तमस् नष्ट हो जाता है, वह पाप से व्यावृत्त हो

२५ ग्रथर्व १६ ३६ १-४

२६ ग्रथर्व ६ १ २२, २३ । मधुकशा = मधु की चाबुक । इसका परिचय इसी सूका मे उस प्रकार किया है-पृथिवी इसकी डण्डी है, ग्रन्तरिक्ष मध्य भाग है, द्यौ अप्रभाग है (मन्त्र २१) । एव पृथिवी, ग्रन्तरिक्ष, द्यौ यह त्रिलोकी मिल कर मधुकशा होती है । इसमे उत्पन्न मात मधु उक्त ब्राह्मणादि है ।

२७ एतद् वै विश्वरूप सर्वरूप गौरूपम् ॥ उपैन विश्वरूपा सर्वरूपा पशवस्तिष्ठनित य एव वेद ॥ अथवं ६.७.२५,२६

२ यो वै ता ब्रह्मणो वेदामृतेनावृता पुरम्।

तस्मै ब्रह्म च ब्राह्मारच चक्षु प्राग्ण प्रजा ददु ।।

न वै त चक्षुर्जहाति न प्राग्गो जरस पुरा।

पुर यो ब्रह्मणो वेद यस्या पुरुष उच्यते ।। ग्रथर्व १० २ २६, ३०

जाता है, प्रजापित के भ्रम्दर जो तीन ज्योतिया है वेसब उसे प्राप्त हो जाती है ।''

''यह भ्रोदन (भोग्य जगत्) सर्वांग है, सब पहन्नो मे युक्त है, पूर्ण गरीर वाला है। जो ऐमा जानता है वह भी सर्वा ग, मब पहन्नो से युक्त तथा पूर्ण शरीर वाला हो जाता है। यह जो भ्रोदन है वह भ्रादित्य का लोक है, भ्रादित्य लोक वाला हो जाता है, भ्रादित्य के लोक मे श्रित हो जाता है, जो ऐसा जानता हैं '।''

"हे प्राणा, जो तेरी महिमा को जानता है तथा जिसमे तू प्रतिष्ठित हो जाता है, उसके प्रति उस उत्तम लोक में सब बिल लाते हैं। हे प्राणा, जिस प्रकार तेरे लिए ये सब प्रजाए बिल ग्राहरण करती है उसी प्रकार हे सुकीर्ति-सम्पन्न, जो तेरी महिमा को श्रवण करता है उसके प्रति भी बिल लाती हैं।"

"जो इस एक्वृत् सविना देव को जानना है, उसे ब्रह्म, तप, कीर्तिः यश, श्रम्भस् नभस्, ब्राह्मणवर्चस्, श्रन्न तथा श्रन्नाद्य प्राप्त होना है। जो इस एकवृत् सविता देव को जानता है, उसे भूत, भव्य, श्रद्धाः स्वि, स्वर्ग और स्वध प्राप्त होते हैं ।"

२६ ग्रप तस्य हत तमो व्यावृत्त स पाप्मना।
सर्वािग् तस्मिन् ज्योतीिष यानि त्रीिग् प्रजापतौ।।
यो वेतस हिरण्यय तिष्ठन्त सिलले त्रेद।
स वे गुह्म प्रजापित ।। ग्रथर्व १० ७ ४०,४१
सिलल मे स्थित हिरण्यय वेतस् — मेघजल मे स्थित विद्युत्लता, ग्रथवा प्रकृति
के ग्रन्दर बीजरूप मे ग्रवस्थित विराद् ब्रह्माण्ड।

३० एष वा श्रोदन सर्वाङ्ग सर्वपरु सर्वतन् । सर्वाङ्ग एव सर्वपरु सर्वतन् स भवति य एव वेद ॥ एतद् वै बद्दनस्य विष्टप यदोदन ॥

ब्रध्नलोको भवति ब्रध्नस्य विष्टपि श्रयते य एव वेद ।। ग्रथवं ११३. ४६-५१

३१ यस्ने प्रागौद वेद यस्मिञ्चासि प्रांतिष्ठित ।

सर्वे तस्मै बिल हरानमुप्मिल्लोक उत्तमे ।। यथा प्रारा बिलहृतस्तुभ्य सर्वी. प्रजा इमा ।

एवा तस्में बिल हरान् यम्त्वा शृणवत् सुश्रव ।। ग्रथर्व ११. ४ १८,१६

३२. ब्रह्म च तपरच कीर्तिरच यशञ्चाम्भरच नभरच।

बाह्य एवर्चस चान्न चान्नाद्य च य एत देवमेकवृत वेद ।।
भूत च भव्य च श्रद्धा च रुचिश्च स्वर्गश्च स्वधा च ।।
य एत देवमेकवृत वेद ।। श्रथर्व १३ ४ २२-२४

# उक्त प्रशंसाम्रों पर एक दृष्टि

ऊपर वेदो से सकलित कर कुछ ध्रयंवादात्मक प्रशसाए दर्शायी गयी है। यज्ञ वैदिक संस्कृति का एक मुख्य ग्रग है। उद्घृत प्रसग यह बनाते है कि यज्ञ करने से मनुष्य को गुरावान पुत्र, धन, ग्रन्न, कीर्ति, गौ, ग्रश्व, बल, दीर्घायुष्य, स्वर्ग आदि की प्राप्ति होती है। प्रदर्शित दान-स्तुतियों से ज्ञात होता है कि दानी को गो-दृग्ध की बाराये, ग्रमृतत्व. रजत, हिरण्य, गौ, ग्रद्द, सुरिभत गृह, ग्रलकृत वधु, द्रतगामी रथ ग्रादि ग्रक्षय चित्र-विचित्र ऐश्वयों एव पुण्य लोको की प्राप्ति होती है। सोम-सबन करने वाला मगल, दीर्घायु एव धन पाना है, तक्रा शत्रुक्रों से अवध्य हो जाता है। अनिथि-सत्कार की भूरि-भूरि प्रशसा कर यज से उसकी तुलना की गयी है. ग्रीर कहा है कि ग्रतिथि जिसका स्रन्न खाते है उसके पार नष्ट हो जाते है। गृहपति के घर स्रतिथि के एक-दो-तीन या म्रधिक रात्रि निवास करने का अपूर्व फल कथित हुमा है। म्रादित्यो की रक्षा का भी महाफल वरिंगत किया गया है। ब्रादित्य शब्द वेद में सूर्य के लिए भी आता है तथा अदिति के पुत्र मित्र, वरुण अर्यमा प्रभृति देवों के लिए भी। यहा दिलीय ग्रर्थ मे प्रयुक्त है। ब्रह्मणस्पति के सम्बर का ग्रतीव मनोमोहक फल कथित हुआ है। इसी प्रकार सत्य पवमान-देवना की ऋचाओ के अध्ययन एव मिंग-बन्धन की भी गौरवपूर्ण प्रशसा की गई है। अन्त मे मध्कशा, ब्रह्मपुरी, हिरण्यय वेतस आदि विविध बस्तुग्री के जानमात्र का महान् फल बताया गया है।

प्रश्न यह उपस्थित होता है कि यज्ञादि के कर्ताम्रो को उपयुक्त फल मिलते दिखाई नहीं देते, तो क्या इन वेदवचनों को असत्य या उनमत्तप्रलापवत् परित्याज्य ठहराया जाये।

## ख. निन्दात्मक ग्रर्थवाद

स्रव स्रथंवादात्मक जैली के दूसरे पक्ष स्रथीत् निन्दात्मक स्रयंवाद पर श्राते है। वेदो मे अदान, श्रयज्ञ, दूत ग्रादि की तीव्र निन्दा उपलब्ध होती ह, जिससे सर्वसाधारण इन कार्यों मे प्रवृत्तन हो। इन प्रसगो को सगृहीत कर यहा दिया आ रहा है।

#### श्रदान-निन्दा

य आध्राय चकमानाय पित्वोऽस्रवान्त्सन् रिकतायोपलग्मुचे । स्थिरं मनः कृणुते सेवते पुरोतो चित स मिडिसारं न चिन्दते ॥ मोधमन्नं विन्दते अप्रचेताः सत्यं ब्रवीमि वध इत् स तस्य । नार्यमण पुष्यति नो सस्तायं केवलाघो भवति केवलादी॥ ऋग् १०.११७.२,६

"जो अन्नवान् होता हुआ भी दुर्बल, अन्न की कामना वाले, दारिद्रचोपहत अत एव अपनी शरण मे आये हुए मनुष्य के समुख मन को कठोर करके दान नहीं करता, प्रत्युत उसके सामने ही भोग करना रहता है, वह कभी मुख देने वाले को प्राप्त नहीं करता। अप्रचेना मनुष्य व्यर्थ ही अन्न प्राप्त करता है, सच कहता हू वह उसका वध ही होता है। जो अपने धन से न अर्थमा आदि देवों को पुष्ट करता है, न अपने सखा को, ऐसा अकेला खाने वाखा केवल पाप का ही भागी होना है।"

## श्रज्ञान-निन्दा

उत त्वः पश्यन् न दवशं वाचमुत त्वः शृण्वन् न शृशोत्येनाम् । उतो त्वस्मै तन्व वि सस्रे जार्थव पत्य उशती सुवासाः ।। उत त्व सस्ये स्थिरपीतमाहुर्नेन हिन्वन्त्यपि वाजिनेषुः । प्रभेन्वा चरति माथयैष वाच शुश्रुवां ग्रफलामपुष्पाम् ।। यस्तित्याज सचिविद सखाय न तस्य वाच्यपि भागो ग्रस्ति । यदीं शृशोत्यलक शृशोति न हि प्रवेद सुकृतस्य पन्थाम् ।। इमे ये नार्वाङ् न परश्चरन्ति न ब्राह्मशासो न सुतेकरासः । त एते वाचमभिषद्य पाप्या सिरोस्तन्त्र तन्वते ग्रप्रजज्ञयः ।।

"एक व्यक्ति वेदवाणों को देना हुआ भी नहीं देखना, दूसरा मुनना हुआ भी नहीं मुनता। जो फल-पृष्प - रहित वाणी को मुनने वाला है, वह दूध न देने वाली, घास-फूस की बनी हुई भायारूपिणी गों के भाथ विचरता है। जिसने साथ निवाहने वाले वेदार्थ रूपी सखा को त्याग दिया हे, उसकी अधीत वाणी में कोई सार नहीं होना। जो कुछ वेदमन्त्रादि वह सुनना है व्यथं ही मुनता है, क्योंकि उससे वह मुकृत के मार्ग को नहीं जान सकता। ये जो वेदार्थ से अनिभन्न लोग न इहलोक की चिन्ता करने हैं, न परलोक की चिन्ता करते हैं, न ब्रह्मज्ञानी बनते हैं, न यज्ञ-तत्पर होते हैं, वे वेद को पढ़ कर भी नौसिखिये जुलाहे के समान उस्टे-सीधे अपने जीवन रूप वस्त्र को फैलाते रहते हैं।"

३३. अर्थ वाच पुष्पफलमाह, याज्ञदैवते पुष्पफले, देवताध्यात्मे वा । निरु.१ १८

# द्युत-निन्दा

"जुआरी की सास उससे द्वेष करने लगती है, पत्नी उसे अपने से दूर रखती है। प्रार्थना करने पर भी वह किसी सुख देने वाले को प्राप्त नहीं करता। जिसके घन पर बलवान् जुआ ललचा जाता है, उसकी पत्नी का अन्य लोग स्पर्श करते है। पिता-माता, भाई-बन्धु इसके विषय में कहते हैं कि हम इसे नहीं जानते, चाहे इसे हथकडी डाल कर ले जाओ। जुए के पासे अकुश चुभाने वाले है, व्यथा पहुँचाने वाले हैं, काटने वाले है, स्वभाव से सताप-दायक है, बुरी मार देने वाले हैं, जीतने वाले को भी पुन: हराने वाले हैं, ऊपर में मधु-सम्पृक्त (आकर्षक) होते हुए भी वस्तुत. जुआरी का सर्वनाश कर देने वाले हैं। जुआरी की पत्नी होन दशा को प्राप्त हुई दुख पाती है. इघर-उधर भटकने वाले जुआरी पुत्र की माना भी दुःख पाती है। वह ऋशी होकर डरता-डरता चोरी के लिए अन्यों के घर पहचता हैं "।"

# ब्राह्मरा के तिरस्कार की निन्दा

"जिस राष्ट्र मे नासमभी से ब्राह्मण की जाया को पकड़कर रोक लिया जाता है, उस राष्ट्र की शत-शत सुखों को देने वाली कल्याणी पितनयों को शय्या पर सुख की तीद नहीं स्नाती। जिस राष्ट्र मे नासमभी से ब्राह्मण की जाया को पकड़ कर रोक लिया जाता है, उस राष्ट्र के गृहों में बहुश्रुत, पृथु मस्तिष्क वाले पुत्र उत्पन्न नहीं होते। जिस राष्ट्र में नासमभी से ब्राह्मण की जाया को पकड़ कर रोक लिया जाता है, उस राष्ट्र के दानी गले में स्वर्णहार पहन स्वन्नादि से भरी टोकरियों के स्रागे-स्रागे नहीं चलते स्वर्णे । जिस राष्ट्र मे

३४ ऋग् १० ३४ ३, ४, ७, १०

भ्य अत्ता निष्कग्रोव सूनानामेत्यग्रत.", इमके अर्थ के विषय मे पर्याप्त मतभेद है। हमने ग्रंथं ह्विटने के अनुसार किया है — "A distributer with necklaced neck goes not at the head of his crates of food "—Whitney अत्ता का दानी ग्रंथं ऋग् ६. १३. २ मे सायण ने भी किया है — "क्षत्ता ग्रंस। क्षदितरत्र दानकर्मा। दाता भविस"—सायण। क्षत्ता का ग्रंथं वर्षाजल का दानी मेघ तथा सूना का ग्रंथं उत्यादक भूमि (धातु उत्यत्त्यर्थंक षु या षू) ले तो अभिप्राय यह होगा कि जिस राष्ट्र मे ब्राह्मण का अनादर होता है वहा दानी मेघ भूमियों के समुख नहीं ग्राने ग्रंथीत् वहा वर्षा नहीं होती। ह्विटने ने ग्रंपने भाष्य की टिप्पणी में मूर तथा लुड्विंग के अर्थों का भी सकेत किया है — "The meaning is not undisputed,

नासमभी से ब्राह्मण की जाया को पकड कर रोक लिया जाता है, वहां कृष्ण कान वाला क्वेत घोडा घुरे में नियुक्त हो महिमा नहीं पाता। जिस राष्ट्र में नासमभी से ब्राह्मण की जाया को पकड़ कर रोक लिया जाता है, उस राष्ट्र के क्षेत्र में न कमलपत्रों से ग्रलकृत मरिसिया होती है, न कमलाट्टे तथा कमलनाल उत्पन्न होते हैं। जिस राष्ट्र में नासमभी से ब्राह्मण की जाया को पकड़ कर रोक लिया जाता है, उसमें दुहने में दक्ष ग्वाले गौंग्रों को दुहने में मना कर देते हैं है।

'जो ब्राह्मण को अन्त ही समभ बैठता है, वह मानो हालाहल विष का पान करता है। उसका यह कार्य आत्रशक्ति को थोया कर देना है, वर्चम् को नष्ट कर देता है, सुलगी हुई अग्नि के समान सर्वस्व दग्ध कर देता है। जो देवधाती राजा धन-लोलुप होकर नासमभी से ब्राह्मण को मृदु मानकर सताता है, उसके हृदय मे इन्द्र अग्नि जला देता है, विचरण करते हुए इसके साथ भूमि-आकाश दोनो वैर ठान लेते है। ब्राह्मणधानी राजा मनुष्यों के बीच में विष पिये हुए के समान घूमना है वह सूखकर ग्रस्थियजर मात्र रह जाता है,

Muir renders "charioteer" and 'hosts" (emunding to Sena) Ludwig, "Kshattar" and "slaughter-bench". ग्रिफिय निम्न अर्थ करते हैं — "No steward, golden-necklaced goes before the mean-trays of the man परन्तु प्रकरण को देखते हुए पशुवध या मासभक्षण परक अर्थ मर्वथा असंगत प्रतीत होता है। श्री सातवलेकर क्षत्ता का अर्थ वीर तथा सूना का अर्थ लडकी करते है.— 'जिस राष्ट्र में अज्ञान में ब्राह्मण की स्त्री प्रतिबन्ध में पडती है, उस राष्ट्र का वीर मुवर्णालकार गले में धारण करके लडकियों के समुख नहीं जाता है"।

३६. नास्य जाया शतदाही कल्याणी तल्पमा शये ।
यस्मिन् राष्ट्रे निरुध्यते ब्रह्मजायाचित्त्या ।।
न विकर्णे. पृषुशिरास्तस्मिन् वेश्मिनि जायते । यस्मिन् ।।
नास्य क्षत्ता निष्कग्रीव सूनानामेत्यग्रत । यस्मिन् ।।
नास्य क्षेत्रे पुष्करिणी वाण्डीक जायते विसम् । यस्मिन् ।।
नास्य क्षेत्रे पुष्करिणी नाण्डीक जायते विसम् । यस्मिन् ।।
नास्मै पृश्नि वि दुहन्ति येऽस्या दोहमुपासते । यस्मिन् ।।

जो देवबन्धु ब्राह्मण को कष्ट देता है, वह पितृयाण लोक को भी प्राप्त नहीं करता<sup>रक</sup>।"

जो ब्राह्मरा का तिस्कार करते है ग्रथवा जो इस पर किसी प्रकार का शुल्क लगाते है, वे रक्त की धारा के मध्य केशो को खाते हुए पड़े रहते है। सतायी जाती हुई ब्राह्मण की गौ ज्यो-ज्यो छटपटाती है त्यो-त्यो वह राष्ट्र के तेज को नष्ट करती चलती है, उस राष्ट्र मे बलवान् पुत्र उत्पन्न नहीं होते। <mark>ब्राह्मण</mark> की गौ का वध करना बड़ा क्रूर कार्य है, इसका मास खाना बड़ा कटु कार्य है, क्षत्रिय द्वारा इसका दूध पिया जाना पितृजनो के प्रति महान् श्रपराध है। वह राजा बड़ा क्रूर होता है, जो अभिमान मे श्राकर ब्राह्मए। को हडप जाना चाहना है। जहां ब्राह्मरण का पराजय होता है वह राष्ट्र खोखला हो जाता है। सतायी जाती हुई ब्राह्मण की गौ आठ पैरो वाली, चार ऑखो वाली, चार कानो वाली, चार जबडो वाली, दो मुखो वाली, दो जिह्वाभ्रो वाली होकर ब्राह्मग्रामाती राजा के राष्ट्र को प्रकम्पित कर देती है। ब्रह्म-हत्या का कार्य राष्ट्र को चलनी-चलनी कर देता है, जैसे दूटी नौका को पानी। जहा ब्राह्मण की हिंसा होती है, वह राष्ट्र दुर्गति का शिकार हो जाता है। जो ब्राह्मरण के सान्त्रिक धन को हथियाना चाहता है उसे वृक्ष मना कर देते है कि तू हमारी छाया में मत आ। ब्रह्मघाती राजा के राज्य में मित्र-वरुए। में होने वाली वर्षा नही वरमती, न उसकी राष्ट्रसभा सामर्थ्यवान् होती है, न वह मित्रराष्ट्रों को वश में रख पाता है "।"

"जो क्षत्रिय ब्राह्मण की गौ को छीनता है एव ब्राह्मण को कष्ट देता है, उसके पास से सूनृता, वीर्य, पुण्य लक्ष्मी सब भाग जाते हैं। जो क्षत्रिय ब्राह्मण की गौ को छीनता है, एव ब्राह्मण को कष्ट देता है, उसके पास से म्रोज, तेज, साहस, बल, वाणी, इन्द्रिय-शक्ति, श्री, धर्म, ब्रह्म, क्षात्र, राष्ट्र, विट्, दीप्ति,

३७. निर्वे क्षत्र नयति हन्ति वर्चोऽग्निरिबारब्धो वि दुनोति सर्वम् ।
यो ब्राह्मण् मन्यते अन्तमेव स विषस्य पिवति तैमातस्य ।।
य एन हन्ति मृदु मन्यमानो देवपीयुर्धनकामो न चित्तात् ।
स तस्येन्द्रो हृदयेऽग्निमिन्ध उमे एन द्विष्टो नभसी चरन्तम् ॥
देवपीयुरुचरित मर्त्येषु गरगीणीं भवत्यस्थिभूयान् ।
यो ब्राह्मण् देवबन्धु हिनस्ति न स पितृयाणमप्येति लोकम् ॥
प्रथवं ५ १८. ४, ५, १३

यश, वर्चस्, द्रविण, ग्रायु, रूप, नाम, कीसि, प्राग्तापान, चक्षु, श्रौत्र, दूध, रस, ग्रन्न, भोग-सामर्थ्य, ऋत, सत्य, इष्ट, पूर्त, प्रजा, पशु ये सब भाग जाते हैं कि पीडन की निन्दा

"जो गौ के कान ऐंठता है वह देवों के प्रति ग्रपराध करता है। यदि कानों को तप्त शलाका से दाग कर चिन्हित करने का विचार करता है, तो ग्रपने धन को न्यून कर लेता है। यदि किसी भोग के लिए इसके बाल काटता है, तो उसके किशोरों की मृत्यु होने लगती है, तथा वच्चों को भेड़िया खा जाता है। यदि गोस्वामी के अधीन रहतीं हुई इसके लोग को कौआ नोचता है, तो कुमार मरने लगते है, तथा महज ही यक्ष्मा घर कर लेता है। यदि इसकी दासी गौ के चारे एव गोबर को मिला देती है, तो उस ग्रपराध से मुक्त न होकर वह विरूप हो जाता है। जो इसे वन्ध्या मानकर घर में पकाता है, उसके पुत्र तथा पौत्रों तक से बृहम्पित भीख मगवाता है"।"

३६ तामाददानस्य ब्रह्मगवी जिनतो ब्राह्मग् क्षत्रियस्य ।
अप कामित सूनृता वीर्य पुण्या लक्ष्मी ।।
ग्रोजरूच तेजरूच सहरूच बल च वाक् चेन्द्रिय च श्रीरूच धर्मरूच ।
बह्म च क्षत्र च राष्ट्र च विशरूच
तिविषरूच यशरूच बर्चरूच द्रविशा च ।।
ग्रायुरूच रूप च नाम च कीर्तिरूच प्राग्यरूचापानरूच चशुरूच श्रोत्र च ।।
पयरूच रसर्वान्न चान्नाद्य चर्ने च सत्य चेष्ट च पूर्त च प्रजा च प्रावरूच
तानि सर्वाण्यय क्रामिन्त ब्रह्मगवीमाददानस्य जिनतो ब्राह्मग् क्षत्रियस्य ।।
अथर्व १२ ५ ५-११

४० यो ग्रस्या कर्णावास्कुनोत्या स देवेषु वृश्चते ।
लक्ष्म कुर्व इति मन्यते कनीय कृर्गुते स्वम् ।।
यदस्याः कस्मै चिद् भोगाय बालान् कश्चित् प्रकृत्ति ।
तत किशोरा भ्रियन्ते वत्साश्च घातुको वृकः ।।
यदस्या गोपतौ सत्या लोम ध्वाङ्को ग्रजीहिडत् ।
ततः कुमारा भ्रियन्ते यक्ष्मो विन्दत्यनामनात् ।।
यदस्या पल्पूलन शकृद् दासी समस्यति ।
ततोऽपष्ट्पं जायते तस्मादव्येष्यदेनस ।।
यो बेहत मन्यमानोऽमा च पचते वशाम् ।
ग्रथ्यस्य पुत्रान् पौत्राश्च याचयते बृहस्पतिः ।। ग्रथ्वं १२४.६-६,३८

## श्रतिथि के प्रति उपेक्षा-भाव की निन्दा

''जो म्रतिथि से पूर्व खाता है, वह गृहों के इष्ट तथा पूर्त को खाता है। जो मितिथि से पूर्व खाता है, वह गृहों के दूध तथा रस को खाता है। जो अतिथि से पूर्व खाता है, वह गृहों की अन्न तथा वृद्धि को खाता है। जो मितिथि से पूर्व खाता है, वह गृहों के प्रजा तथा पशुम्रों को खाता है। जो मितिथ से पूर्व खाता है, वह गृहों की कीर्ति तथा यश को खाता है। जो मितिथि से पूर्व खाता है, वह गृहों की भीति तथा यश को खाता है। जो मितिथि से पूर्व खाता है, वह गृहों की भी तथा सिवत् को खाता है"।"

''हवन का समय हो और विद्वान् ब्रात्य अतिथि घर मे झा जाए तो उससे स्वीकृति लिये बिना जो हवन करने बैठ जाता है, वह न पितृयारा मार्ग को जानता है, न देवयान मार्ग को, वह देवों के प्रति अपराध करता है, उसका हवन नहीं होता, इस लोक में उसका आयनन अवशिष्ट नहीं रहता ।

#### ब्रात्य के प्रपमान की निन्दा

"विद्वान् बात्य की जो निन्दा करता है वह बृह्त् , रथन्तर, म्रादित्य तथा विश्वे देवा के प्रति अपराध करता है। विद्वान् व्रात्य की जो निन्दा करता है, वह यज्ञायज्ञिय, वामदेव्य, यज्ञ, यजमान तथा पशुग्रो के प्रति अपराध करता है। विद्वान् बात्य की जो निन्दा करता है, वह वैरूप साम, आप तथा वहरण राजा के प्रति अपराध करता है। विद्वान् व्रात्व की जो निन्दा करता है, वह स्यैत, नौधस, सप्तिषगरण तथा सोम राजा के प्रति अपराध करता है"।

४१. इष्ट च वा एष पूत च गृहाणामश्नाति य पूर्वोऽतिथेरश्नाति ।।
पयश्च वा एष रस च गृहाणामश्नाति य पूर्वोऽतिथेरश्नाति ।।
ऊर्जा च वा एष स्फाति च गृहाणामश्नाति य पूर्वोऽतिथेरश्नाति ।।
प्रजा च वा एष पशूश्च गृहाणामश्नाति य पूर्वोऽतिथेरश्नाति ।।
कीति च वा एष यशश्च गृहाणामश्नाति य पूर्वोऽतिथेरश्नाति ।।
श्रिय च वा एष सविद च गृहाणामश्नाति य पूर्वोऽतिथेरश्नाति ।।
श्रिय च वा एष सविद च गृहाणामश्नाति य पूर्वोऽतिथेरश्नाति ।।

४२. ग्रथर्व १५ १२. ५-११

४३. ग्रथर्व १५ २. ३, ११, १६, २७ । व्रात्य शब्द सहितोत्तरकालीन साहित्य मे प्राय निन्दित अर्थो मे ग्राया है, जिसके जातकर्मादि सस्कार नहीं होते, ऐसा ग्रसस्कृत निन्दित मनुष्य । परन्तु वेद मे यह ग्रच्छे ग्रथों मे प्रयुक्त है, व्रतपति, व्रतनिष्ठ या जनसमाज (व्रात) का हितकारी ।

# म्रोदन के दुरुपभोग की निन्दा

'विदि तू उससे भिन्न सिर से छोदन (भोग्य जगत्) का भोग करेगा जिससे पूर्व ऋषि करते रहे हैं, तो तेरी ज्येष्ठ सन्तान मर जायेगी। यदि तू उससे भिन्न श्रोत्रों से भीग करेगा, जिनसं पूर्व ऋषि करते रहे है, तो बहरा हो जायेगा । यदि तू उससे भिन्न मुख से भोग करेगा, जिससे पूर्व ऋषि करते रहे है, तो तेरी मुख्य प्रजा मर जायेगी। यदि तू उससे भिन्न जिह्वा मे भोग करेगा, जिसम पूर्व ऋषि करते रहे है, तो तेरी जिह्ना वेकार हो जायेगी। यदि तू उनमे भिन्न दातो से भोग करेगा, जिनमे पूर्व ऋषि करते रहे है, तो तेरे दात टूट जायेंगे। यदि तू उनमे भिन्न प्रार्णापानी से भोग करेगा, जिनसे पूर्व ऋषि करते रहे है, तो प्रामायान तुभे छोड जायेगे। यदि तू उसमे भिन्न ब्यान से भोग करेगा, जिससे पूर्व ऋषि करते रहे है तो राजक्ष्मा तुमे मार डालेगा । यदि तु उससे भिन्न पृष्ठ से भोग करेगा, जिसमे पूर्व ऋषि करते रहे है, तो विद्युत् तुफे मार डालेगी । यदि तू उससे भिन्न उरस् से भोग करेगा, जिससे पूर्व ऋषि करते रहे है, तो कृषि से समृद्ध नहीं होगा। यदि तू उससे भिन्न उदर से भोग करेगा जिससे, पूर्व ऋषि करते रहे हैं, तो उदर-कष्ट तुभे मार डालेगा। यदि तू उसमे भिन्न वस्ति से भोग, करेगा जिससे पूर्व ऋषि करते रहे है, तो पानी मे तेरी मृत्यु होगी। यदि तू उनसे भिन्न ऊहन्नो से भोग करेगा, जिनसे पूर्व ऋषि करते रहे है, तो तेरे ऊर बेकार हो जायेगे। यदि तू उनमे भिन्त घुटनों से भोग करेगा, जिनसे पूर्व ऋषि करते रहे है, तो तूलगडा हो जायेगा। यदि तू उनसे भिन्न पैरो से भोग करेगा, जिनसे पूर्व ऋषि करते रहे है, तो सूर्य तुभी मार डालेगा। यदि तू उनसे भिन्न हाथों मे भोग करेगा, जिनसे पूर्व ऋषि करते रहे है, तो तू ब्राह्मण को मार डालेगा। यदि तू उनमे भिन्न तलवो में भोग करेगा, जिनसे पूर्व ऋषि करते रहे हैं, तो तू निराधार तथा ग्रायतन-रहित होकर मरेगा। " "

## इतर निन्दाएं

"जो धर्म-कर्म से रहित हो, शरीर की सजधज मे सलग्न रहता है तथा जो कुत्सित लोगों से मैत्री करता है, उसे मधवा इन्द्र विनष्ट कर देता है, निश्चय ही विनष्ट कर देता है<sup>ग्र</sup>।"

४४. ग्रथर्व ११ ३ ३२-४६

४५. ऋग् ५ ३४ ३

"हे इन्द्र और अग्नि, जो यज्ञ मे मन्त्रो का स्पष्ट उच्चारण न कर मुझ के ग्रन्दर ही अन्दर बोलने वाला है, उसकी ग्राहृति का तुम भक्षरा नहीं करते"।"

"सोम न पापी को बढाता है, न दोहरी चाल चलने वाले क्षत्रिय को। वह राक्षस को मार देता है. असत्य बोलने वाले को मार देता है, वे दोनों इन्द्र के पाश मे जकडे जाते हैं"।

"देवो के नियम का उल्लंघन कर मनुष्य सौ वर्ष जीवित नहीं रहता, तथा ग्रंपने साथी से वियुक्त हो जाता है"।"

"जो केवल असभूति की उपासना करते हैं, वे गाढ अन्धकार में प्रवेश करते हैं। उससे भी अधिक गाढ अन्धकार में वे प्रवेश करते हैं, जो केवल सभूति में रत रहते हैं। जो केवल अविद्या की उपासना करते हैं, वे गाढ अन्धकार में प्रवेश करते हैं। उससे भी अधिक गाढ अन्धकार में वे प्रवेश करते हैं, जो केवल विद्या में रत रहते हैं"।"

# उक्त निन्दाश्रों पर एक दृष्टि

ऊपर वेदों के निन्दात्मक शैंली के कुछ प्रसग प्रदिशत किये गये है। प्रथम अदान-निन्दा के कुछ मन्त्र हैं। जो व्यक्ति समाज मे रहता हुन्ना एकाकी धन का उपभोग करता है, वह वेद की दृष्टि मे पाप का ही भोग कर रहा होता है। " कुपगा का धन धन नहीं, अपितु उसके लिए वधरूप होता है, ऐसा कहा है। पर हम तो देखते है कि बहुधा श्रदानी व्यक्तियों का जीवन भी बडा सुख-

४६. ऋग् ६ ५६.४

४७. ऋग् ७.१०४.१३

४८. ऋग् १०३३.६

४६. यजु ४० ११-१४। ग्रसभूति = विनाश, अनित्यता । सभूति = नित्यता । न उनका कल्याएा होना है जो सब वस्तुओं को ग्रनित्य समक्ष जीवन यापन करते हैं, न उनका जो सबको नित्य समक्षते हैं । कल्याण उनका होना है जो दोनों की एक साथ उपासना करते हैं, ग्रर्थात् देह, जगत् ग्रादि अनित्यों को ग्रनित्य एवं ग्रात्मा, परमात्मा को नित्य समक धर्म-पूर्वक जीवन व्यतीन करते हैं । ग्रविद्या = विद्या से भिन्न कर्म । विद्या = ज्ञान । केवल कर्म या केवल ज्ञान की उपासना से नहीं, अपितु दोनों की समन्वयपूर्वक यथायोग्य उपासना से ही सत्फल प्राप्त होता है ।

५०. केवलाघो भवति केवलादी । ऋग् १०. ११७. ६ तुलनीय भुञ्जते ते त्वघं पापा ये पचन्त्यात्मकारणात् । गीता ३ १३

मय होता है। एव वेद-वचन असस्य प्रतीत होकर ग्रपनी अर्थवादात्मकता को प्रकट करते है। ग्रागे अर्थरहित वाणी को सुनने-पढ़ने की निन्दा है। यद्यपि सर्वथा ग्रघ्ययन न करना तथा ग्रथंरिहत ग्रध्ययन करना इन दोनो की तुलना मे ग्रथंसहित ग्रध्ययन ग्राधिक प्रशस्य है, ग्रत वह निन्दनीय नही ठहरता, तो भी अर्थ सहित वाणी के ग्रध्ययन मे प्रवृत्त करने के निमित्त मे ग्रथंरिहत ग्रध्ययन यन की निन्दा की गर्या है।

श्रागे द्यूत की निन्दा इस रूप में की गई है, मानो द्यून में मनुष्य सदा दुर्दशा को ही प्राप्त करता हो। यद्यपि इसके विपरीत हम प्रत्यक्ष देखते हैं कि अनेक वार द्यूतकीडा करने वाले बड़े श्रानन्द का जीवन व्यतीत करते है। तो भी सामान्यत समाज के लिए यह दुव्यंसन अवाखनीय होने से लोगों को इसमें प्रकृति की रोकने के लिए ऐसी निन्दा की है।

इसी प्रकार गौ के पीडन की निन्दा करते हुए जो गौ के बाल काटने पर किशोरों की मृत्यु होने लगती है आदि कहा गया है, वह भी अर्थवाद ही है। स्रितिय से पूर्व भोजन करने से घर का इण्ट पूर्त, रस, सन्न, वृद्धि, प्रजा, पशु, कीति, श्री, सिवत् सब कुछ नण्ट हो जाता है, यह भी स्रर्थवाद ही है, जिससे लोग स्रितिथ से पूर्व भोजन न करें। यही बात स्रन्य निन्दाओं के विषय में घटित होती है। एव स्रर्थवादात्मक शैली पर ध्यान देने से वेद के ये वर्णान जो असगत में प्रतीत होते हैं, सर्वथा सगतिपूर्ण लगने लगते है। काव्य में जैमे रूपक, अतिश्योक्ति, अपह नृति स्रादि में सरम्यता नहीं, प्रत्युत स्रलकार की प्रतीति होती है, वैसे ही ये सर्थवाद भी दोषावह नहीं, प्रत्युत अलकार है। एव इस शैली का विचार विशेष उपयोगी है। अर्थवादात्मक शैली के उदाहरण कृष्ण यजुर्वेद की तैतिरीय एव मैत्रायणी सहितास्रों में प्रचुर मात्रा में मिलते हैं, यद्यपि स्रपने निबन्ध का क्षेत्र सीमित रखने के कारण हमने उन्हें यहा उद्घृत नहीं किया है।

## २. ग्रभिशापात्मक शैली

ग्रर्थवादात्मक शैली पर विचार करने के उपरान्त ग्रभिशापात्मक शैली को लेते है। पर उससे पूर्व दो शब्द शपथात्मक शैली के विषय में कह देना उचित होगा। ग्रपने विषय में बलपूर्वक यह स्थापना करना कि मै ग्रमुक दोष का दोषी नहीं हूँ, यदि होऊ तो मेरा अमुक ग्रनिष्ट हो, इस शैली के वर्णन शपथात्मक कहलाते है। वेदों में इस शैली का वविच् ही प्रयोग हुगा है रहे । यहा एक प्रसग दर्शाया जाता है जो यास्क ने भी उद्धृत किया है।

५१. वेदो मे इस शैली के विशेष उदाहरण उपलब्ध न होने के कारण हमने इसे पृथक् स्थान नहीं दिया है। द्रष्टव्य वैदिक इण्डेंक्स मे शपथ शब्द।

# श्रद्या मुरीय यवि यातुषा नो ग्रस्मि यवि वायुस्ततप पूरुषस्य।

ऋग् ७. १०४ १५

स्तोता जातवेदा ग्रग्नि से शायथपूर्वक कहता है कि यदि मैं यातुधान हूँ, ग्रथवा यदि मैंने किसी निर्दोष पुरुष की श्रायु को सन्तप्त किया है, तो मैं श्राज ही मर जाऊ। यह ऋचा का पूर्वार्थ है। इसके साथ उत्तरार्थ मे ग्रभि-शाप सलग्न है—

## श्रधा स वीरैदैशभिवियया यो मा मोघ यातुषानेत्याह ।।

ग्रीर, यातुषान न होते हुए भी जो मुक्ते व्यर्थ ही यातुषान कहता है, वह ग्रपने दसो वीरो से वियुक्त हो जाये। एव यह ऋचा शपय तथा ग्रभिशाप दोनों की मिश्रित शैली का उदाहरएा होती है।

ग्रव विशुद्ध अभिशाप के कुछ उदाहरण प्रस्तृत किये जाते है— यो नो रस दिप्सित पित्वो ग्रग्ने यो ग्रहवाना यो गवां यस्तनूनाम्। रिपुः स्तेनः स्त्रेयकृद् दभ्रमेतु निष हीयतां तन्वा तना च ।। परः सो ग्रस्तु तन्वा तना च तिस्रः पृथिवीरधो ग्रस्तु विश्वाः। प्रति शुष्यतु यशो ग्रस्य देवा यो नो दिवा दिप्सित यश्च नक्तम्।। यो मायातु यातुषानेत्याह यो वा रक्षा शुच्चिरस्मीत्याह। इन्द्रस्तं हन्तु महता वर्षेन विश्वस्य जन्तोरधमस्पदीष्ट।।

ऋग् ७. १०४. १०,११, १६, ग्रथर्व ५ ४ १०,११,१६

"जो हमारे मन्न का रस हरना चाहता है, जो हमारे ग्रश्वो, गौम्रो तथा शरीरों का रस हरना चाहता है, वह चोर, लुटेरा शत्रु मर जाये, वह शरीर से तथा दल-बल म हीन हो जाये। जो दिन में या रात्रि में हमारी हिंसा करना चाहता है वह शरीर तथा दल-बल के साथ हमसे परे हो जाये, तीनो पृथिवियों से नीचे रसातल में चला जाये. उसका यश सूख जाये। जो राक्षस मुक्ते यातुष्वान न होते हुए भी यातुष्वान कहता है तथा ग्रपने ग्रापकों मैं शुचि हूँ, ऐसा कहता है, इन्द्र उसका ग्रपने महान् वज्र से वध कर दे। वह सब जन्तुग्रो, से ग्रथम होकर नीचे गिर जाये।

श्रबुध्यमानाः पणयः ससन्तु ऋग् १. १२४ १० नेहं भद्रं रक्षस्विने नावयं नोपया उतः।। ऋग् ५ ४७.१२ शत्रूयन्तो श्रभि ये नस्ततस्र महि ब्राधन्त श्रोगरणास इन्द्र। श्रन्धौनामित्रास्तमसा सचन्तां सुज्योतिषो अक्तवस्तां श्रभि ष्युः "कृपरा लोग सदा की नीद सो जाये, राक्षस का, हिसक का, बुरे इरादे के साथ समीप ग्राने वाले का ससार मे भलो न हो, शत्रुता करने वाले, बाधा पहुँचाने वाले जो दलबद्ध रिपु हमारी हिंसा करते है वे घोर ग्रन्थकार मे जा पड़े, दिन-रात्रिया उन्हे ग्रभिभूत करे।"

विलयन्तु यातुधाना अत्त्रिणो ये किमीदिनः ॥ अथर्व १ ७. ३
वेणोरद्गा इवाभितोऽसमृद्धा म्रघायव ॥ ग्रथर्व १ २७. ३
या शशाप शपनेन याघं मूरमादधे ।
मा रसस्य हरगाय जातमारेने तोकमत्तु सा ॥
पुत्रमत्तु यातुधानीः स्वसारमुत नप्त्यम् ।
अधा मिथो विकेश्यो विघनता यातुधान्यो वितृद्धान्तापराय्यः ॥
ग्रयर्व १ २८. ३, ४

पापमार्छत्वपकामस्य कर्ता । ब्रह्मद्विष द्यौरभिसतपाति अथर्व । २१२५,६ तान्त्सत्यौजाः प्र दहत्विग्वर्देश्वानरो वृषा । यो नो बुरीयाव् विप्साच्चाथो यो नो अरातियात् । अथर्व ४३६ १ यो नस्तायव् विप्सति यो न म्रावि स्वो विद्वानरणो वा नो म्रग्ने । प्रतीक्येत्वरशी दत्वती तान् मेषामन्ने वास्तु भून्मो श्रपत्यम् ।। अथर्व ७ १०५. १

यहत्वा जघान वध्यः सो घ्रस्तु मा सो ग्रन्यद् विदत भागवेयम् ॥ अथर्व १५ २ ३१

"जो भक्षक किमीदी यातुधान है, उन्हें रोता-धोना नसीब हो। पापेच्छु शतृ बास की शाखाओं के समान कभी समृद्ध न हो। जो राक्षसी हमें शाप देती हैं, जो हिंसा को उद्देश बनाती है, जो खून चूसने के लिए हमार्ग सन्तान को पकड़ती है, वह अपने बच्चों को खाये। यातुधानी अपने पुत्र को खाये, बहिन को खाये। बात बिखराये हुए वे एक दूसरे को मारती-काटती हुई मर मिटे। बुरी कामनाए करने वाला दुर्गत को पाये। ब्रह्मद्वेषी को द्यौ सन्तप्त कर डाले। जो हमारे प्रति दुष्टता करे, हमारा वध करना चाहे और हमसे शत्रुता करे उन्हें सत्योजा अग्नि भस्म कर दे। जो कोई अपना या पराया व्यक्ति छिप कर अथवा प्रकट रूप में मारता चाहता है, उसे साप काट ले, उसका वर-बार नष्ट हो जाये, उसकी सन्ताने न हो। जिसने तुसे मारा है उसका वध हो जाये, उसका भाग्य खोटा हो जाये।

इस ग्रिभिशाप में भी मनुष्य पापी या ग्रपराधी के प्रति ग्रपनी प्रवल विरोध-भावना ही व्यक्त करता है। भावश्यक रूप से यह ग्रभिप्राय नहीं होता कि अक्षरश ऐसा ही घटित हो जाये। एव इसमे अर्थवाद का पुट भी सम्मिलित समभा जा सकता है।

## ३. भर्त्सनात्मक शैली

ग्रभिशाप से मिलती-जुलती ही भत्संनात्मक शैली है। इस शैली में मनुष्य नितान्त ग्रात्मिवश्वास के साथ ग्रवाछनीय तत्त्वों की भत्संना करता है। जिसकी भत्संना की जाती है वह मानव शत्रु, राक्षस, पिशाच, सिह, व्याघ्र, ग्रादि शरीरश्वारी भी हो सकता है तथा पाप, रोग, दुविचार, दुस्वप्न ग्रादि भशरीर भी। उससे भत्संना करने वाले की उस शत्रु ग्रादि को न सह सकने की उत्कट भावना छोतित होती है। नीचे कुछ दृष्टान्त प्रस्तृत है।

पर मृत्यो मनु परेहि पन्था यस्ते स्व इतरो देवयानात्। चक्षुष्मते शृण्वते ते ब्रवीमि मा नः प्रजां रीरिषो मोत वीरान्॥

ऋग् १०. १५. १

"श्रो मृत्यु, उस दूर के मार्ग पर चली जा, जो तेरा देवयान से मिन्न मार्ग है। तुभ श्राखो वाली श्रौर कानो वाली में मैं कहे देता हूँ, हमारी श्रजा को मत मार, न ही हमारे वीरो को मार"।

श्ररायि कार्गे विकटे गिरि गच्छ सदान्वे ।

शिरिम्बिठस्य सत्त्वभिस्तेभिष्ट्वा चातयामसि ॥ ऋग् १०. १४४ १

''ग्रो काणी, विकटा, रुलाने वाली ग्रलक्ष्मी, पर्वत से आकर टकरा। मेघ के जलों से हम तुभे विनष्ट कर देगे।''

श्रपेहि सनसस्पतेऽप काम परइचर।

परो निऋत्या ग्रा चक्ष्व बहुधा जीवतो मनः ।। ऋग् १० १६४ १

"दूर हो जा, ग्रो मन पर ग्राधिपत्य करने वाले दुस्वप्न, कदम बढा जा, परे भटकता फिर। ग्रपनी माता निऋंति से जाकर कह दे कि मुक्त जीवित का मन तो ग्रनेको कार्यो मे सलग्न है।"

यदि नो गां हंसि यद्यदव यदि पूरुषम् ।

तं त्वा सीसेन विध्यामी यथा नोऽसो ग्रवीरहा ॥ अथर्व १. १६. ४

"सावधान, यदि तू हमारी गाय को मारेगा, यदि घोडे को मारेगा, यदि पुरुषों को मारेगा, तो हम तुभे सीसे की गोली से वेघ देंगे, जिससे तू वीरों की हत्या नहीं कर सकेगा।"

परोऽपेड्यसमृद्धे वि ते हेर्ति नयामसि । वेद त्वाहं निमीवन्तीं नितुदन्तीमराहे ॥

ग्रथर्व ५. ७. ७

"परे भाग जा, भ्रो असमृद्धि, तेरे शम्त्र को मै विफल कर दूगा। मैने जान लिया है कि तू कुश करने वाली तथा कष्ट देने वाली है।"

चक्षुषा ते चक्षुर्हन्मि विषेण हन्मि ते विषम्।

**ग्रहे जियस्व मा जीवी प्रत्य**गम्येतु त्वा विषम् ।। ग्रयर्व ५. १३. ४

"चक्षु में तेरी चक्षु को मार तूगा, विष में तेरे विष को मार दूगा। स्रो सर्प, मर जा, जीवित मत रह, काटे का विष उल्टा तुम्स में ही चला जाये।"

अय यो विश्वान् हरितान् कृणोष्युच्छोचयन्नग्निरिवाभिदुन्वन् । ग्रधा हि तक्मन्नरसो हि भूया ग्रधा ग्यङ्ङधराङ् वा परेहि ।।

अथर्व ५ २२. २

''हे ज्वर, जो तू ग्राग्नि के समान तपाता हुआ, सताता हुआ सबको पीला कर देता है, वह तू निर्वीर्य हो जा, पराजित हो जा, नीचे पाताल लोक को चला जा।'

निर्बलासेतः प्रपताशुङ्गः शिशुको यथा। प्रथो इट इव हायनोप द्राह्यवीरहा ।।

ग्रथर्व ६ १४. ३

"ग्रो, बल को क्षीण करने वाले क्लेब्मरोग, यहा से दूर भाग जा, वैसे कुदकडी भरता हुन्ना हिरनौटा भागता है या जैसे एक वर्ष का वश्रडा भागता है। तू हमारे वीरो का विनाश मत कर।

परोऽपेहि मनस्पाप किमशस्तानि शससि ।

परेहि न त्वा कामये वृक्षा वनानि स चर गृहेषु गोषु मे मनः ।।

ग्रथर्व ६ ४५ १

मरीचीष्रं मान् प्र विशानु पाष्मन्नुदारान् गच्छोत वा नीहारान् । नदीनां फेना अनु तान् विनश्य भ्रूणिधन पूषन् दुरितानि मृक्ष्य ।।

ग्रथर्व ६.११३.२

"परे हो जा, श्रो मन के पाप। क्यो अप्रशस्त सलाहे दे रहा है ? चल, लम्बा बन यहा से, मुफे तेरी चाह नहीं है। वृक्षो पर जगलों में भटकता फिर, मेरा मन तो गृह्वायों तथा गोश्रो में सलग्न है। हे पाप, तू सूर्य-मरीचियों में जाकर जल जा, धुए में घुट जा, दूर मेघों में चला जा, तुषार के शीत में चला जा, नदियों के फेनों के साथ विनष्ट हो जा।"

तदं है पतङ्ग है जम्य हा उपक्वस । ब्रह्मे वासंस्थितं हिंबरनदन्त इमान् यवानहिंसन्तो श्रपोदित ।। "हे चूहो, टिड्डी-दलो, कृषि को कुतरने वाले कीडो, हे कृषि को चिपट जाने वाले कृमियो, जैसे ब्रह्म ग्रसस्कृत हवियो को छोड देता है, वैसे ही इन यवो को हानि न पहुँचाते हुए दूर हो जाओ।"

यथा मनो मनस्केतैः परापतत्याशुमत्।
एवा त्व कासे प्र पत मनसोऽनु प्रवाय्यम्।।
यथा बाण सुसंशितः परापतत्याशुमत्।
एवा त्वं कासे प्र पत पृथिव्या अनु संवतम्।।
यथा सूर्यंस्य रश्मयः परापतन्त्याशुमत्।
एवा त्वं कासे प्र पत समुद्रस्यानु विक्षरम्।। श्रथर्वं ६ १०५ १-३।

''जैमे मन मनोवृत्तियों के साथ सत्वर दूर-दूर जाता है, वैसे ही है खासी, मनोवेग का अनुसरण करती हुई तू दूर चली जा। जैसे सुतीक्ष्ण बाण सत्वर दूर पहुच जाता है, वैमे ही हे खाँसी, तू दूर पृथिवी के छोर तक चली जा। जैसे सूर्य की रिक्मिया सत्वर दूर-दूर चली जानी है, वेसे ही हे खासी, तू दूर समुद्र के प्रवाह तक चली जा।"

न ते बाह्वोबँलमस्ति न शीर्षो नीत मध्यतः । ग्रथ कि पापयामुया पुच्छे विभव्यैर्भकम् ॥ य उभाभ्या प्रहरसि पुच्छेन चास्येन च । ग्रास्ये न ते विषं किमु ते पुच्छधावसत् ॥ अथर्व ७ ५६ ६,८

"श्रो बिच्छू, न तेरी भुजाश्रो मे बल है, न सिर में, न मध्य मे। नो फिर पूंछडी मे थोडा सा विष क्या रखे फिरता है । तू पुच्छ तथा मुख दोनों से प्रहार करता है, पर जब नेरे मुख मे विष नहीं, तो फिर पूछडी मे क्या रहेगा?"

प्र पतेतः पापि लक्ष्मि नइयेतः प्रामुतः पत्। ग्रयस्मयेनाङ्केन द्विषते त्वा सजामसि ॥ ग्रथर्व ७.११५१

''हे पाप लक्ष्मी, यहा से भाग जा, यहा से लुप्त हो जा, वहा से भी छूमन्तर हो जा, नहीं तो लोहे के काटे में फसा कर हम तुमें शत्रु के पास (यमलोक) पहुचा देंगे।''

स्वायसा असयः सन्ति नो गृहे विव्मा ते कृत्ये यतिभा परू षि । उत्तिष्ठैव परेहीतोऽज्ञाते किमिहेच्छिसि ।। ग्रीबास्ते कृत्ये पादौ चापि कत्स्यामि निर्द्रव । इन्द्राप्नी अस्मान् रक्षतां यौ प्रजाना प्रजावती ॥ ग्रथर्व १०.१ २०,२१ "उत्तम लोहे की तलवारे हमारे घर मे विद्यमान है। हे कृत्या, तेरे शरीर मे जितने जोड हैं, सबको हम जानते है, एक-एक जोड को काट डालेंगे । उठ खडी हो, भाग जा यहां से, श्रो श्रपरिचिते, यहाँ तेरा क्या काम है ? तेरी गर्दन काट डालूंगा, तेरे पैर काट डालूगा, नहीं तो रफूचक्कर हो यहां से।"

ऊपर जो उदाहरण प्रस्तुत किये गये है उनमे मृत्यु, ग्रनक्ष्मी, दुस्वप्न, ग्रसमृद्धि, पाप, जबर ग्रादि मे चेतनत्व का ग्रारोप कर उनकी जिन प्रबल शब्दों मे भत्संना की गयी है, उनसे वक्ता की इन वस्तुग्रों को दूर करने की ग्रातिशय तीव्र भावना द्योतित हो रही है। इम शंनी का प्रयोग न कर सीघे शब्दों में भी यह कहा जा सकता था कि मृत्यु, ग्रनक्ष्मी ग्रादि को दूर करना चाहिए। परन्तु इस शंनी के कथन के समुख वह कथन निष्प्राण सा प्रतीत होता। इस शंनी के उद्गारों मे जागृति का परिम्पन्दन है, वक्ता के हृदय की तरज्ज ग्रौर भावना व्यक्त हो रही है। इन्हें पढ़ने तथा सुनने से पाठक एवं श्रोता का हृदय भी चमत्कृत होता है, तथा उसमे इस प्रकार के ग्रवाछनीय तत्त्वों से संघर्ष करने का ग्रदम्य उत्साह उत्पन्न हो जाता है। ग्रत एवं वैदिक शैनियों के विचार में हमने इस शैनी को भी निया है।

#### ग्रन्टम ग्रह्माय

# स्तुत्यात्मक, प्रार्थनात्मक तथा त्राशंसात्मक शैर्ला

इस ग्रध्याय में स्तुत्यात्मक, प्रार्थनात्मक तथा आशसात्मक शैलियो पर विचार किया जायेगा। इन शैलियो का वेदो में पर्याप्त प्रयोग मिलता है, यहा तक कि कुछ लोगों की घारणा ही यह है कि वेद केवल स्तुतियो, प्रार्थनाग्री तथा ग्राशसात्रों का सग्रह है। स्तुति एव प्रार्थना मनुष्य के हृदय की स्वाभाविक पुकार है। जब मनुष्य किसी विलक्षण वस्तु का साक्षात् करता है, तब स्वभावन उसके अन्तस्तल में उस वस्तु के प्रति स्तुति के उद्गार निमृत होते है। उस वस्तु में जो ग्रद्भुत गुण होते हैं, उन्हें वह स्वय भी प्राप्त करना चाहता है, ग्रत प्रार्थना का भाव उसके ग्रन्दर में उद्भूत होता है। जब किसी ग्रलीकिक शक्ति में मनुष्य की श्रद्धा होती हे, तब ये स्तुति एव प्रार्थनाए उसके प्रति भी प्रवृत्त होती है, जिन से वह ग्रान्तरिक बल ग्रिजित करता है। मानव-हृदय की इसी ग्रावश्यकता की पूर्ति के लिए वेदों में स्तुति एव प्रार्थनाए प्रचुर परिमाण में उपलब्ध होती है। सामान्यन किसी वस्तु के गुण-कर्माद के वर्णन का नाम स्तुति है, किसी में कुछ याचना करने को प्रार्थना कहते हैं, तथा हमें यह प्राप्त हो ग्रादि इच्छा प्रकट करने को ग्राशंना कहते हैं।

# पूर्व ग्राचार्यों का विचार

इन शंलियो पर पूर्व आचार्यों ने भी विचार किया है। प्राचीनों ने इन शंलियों को क्रमश स्तृति, याच्या तथा आशी नाम दिया है। किन्ही ने आशी. में ही प्रार्थना एवं आशसा दोनों का अन्तर्भाव कर लिया है। यास्क

यास्क ने याच्ञा का पृथक् उल्लेख नहीं किया, स्तुति तथा आशीः शब्द ही प्रयुक्त किये हैं, आशी में ही याच्ञा का भी समावेश सभीष्ट प्रतीत होता है। वे निरुक्त में इन शैलियों का निम्न शब्दों में परिचय देते हैं—

ग्रथापि स्तुतिरेव भवति नाशीर्वादः। "इन्द्रस्य नु वीर्याणि प्रवोचम्" इति यथैतस्मिन् सूवते । ग्रथाप्याशीरेव न स्तुतिः। "सुचक्षा ग्रहमक्षीभ्या सुवर्चा मुखेन सुश्रुत् कर्णाभ्या भूयासम्" इति । तदेतद् बहुलमाध्वर्यवे याज्ञेषु च मन्त्रेषु (निरु ७३)।

मर्थात् कही केवल स्तुति होती है, आशी नही। जैमे, 'इन्द्रस्य नु वीर्याणि प्रवोचम्' इत्यादि सम्पूर्ण सूक्त (ऋग् १३२) मे स्तुति ही है। कहीं केवल ग्राशी. होती है, स्तुति नही, यथा 'सुचक्षा अहमक्षीभ्याम्' इत्यादि मे। यह ग्राशी यजुर्वेद मे तथा यज्ञसम्बन्धी मन्त्रों मे अधिकतर प्राप्त होती है। शौनक

गौनक ने याच्ञा को आशी से पृथक् माना है। वे स्तुति तथा ग्राशीः का परिचय देते हुए कहते है कि स्तुति मे नाम, रूप, कर्म ग्रीर बन्धुत्व का कीर्तन रहता है, तथा आशी मे स्वर्ग, ग्रायु, धन, पुत्र ग्रादि की ग्राशसा की जाती है।

स्तुतिस्तु नाम्ना रूपेण कर्मणा बान्धवेन च। स्वर्गायुर्धनपुत्राद्यैरश्रीस्तु कथ्यते ।। वृदे १ ७

म्तुति, ग्राशीः तथा याच्ञा के उदाहरण कमश निम्न दिये हैं -

स्तुति-चित्र इद् राजा राजका इदन्यके यके सरस्वतीमनु ।

पर्जन्य इव ततनद्धि वृष्ट्या सहस्रमयुता ददत्।। ऋग् ८२११८ ग्राज्ञी:-वात आ वातु भेषज क्षभु मयोभु नो हृदे।

प्र सा अध्य कि तारिकत्।। ऋग् १० १८६ १

भद्रं कर्णेभिः भृणुयाम देवा भद्र पश्येमाक्षभिर्यजत्राः।

स्यिरैरंगैस्तुष्टुवासस्तनूभिव्यंशेम देवहित यदायुः ॥ ऋग् १ ८६ ८

याच्या-यदिन्द्र चित्र मेहनाऽस्ति त्वादातमदिव ।

राधस्तक्रो विदद्वस उभयाहस्त्या भर ॥ ऋग् ५ ३६ १

इन उदाहरणों से प्रकट है कि जहां सामान्य रूप से ग्राशमा रहती है कि मैं ऐसा बन् अथवा मुक्ते यह प्राप्त हो, या ग्रमुक देव हमें अमुक लाभ

१ मानव गृह्यसूत्र १.६.२४ । गृह्यसूत्र मे यह वचन किसी लुप्त वैदिक शाखा से आया प्रतीत होता है । तुलनीय सुश्रुतौ कर्णौ भद्रश्रुतौ कर्णौ भद्र क्लोक श्रूयासम् । ...सौपर्ण चक्षुरजस्र ज्योतिः ।। अथर्व १६.२.४,४

२. स्कन्द स्वामी ने आशी. के उदाहरणस्वरूप यजुर्वेद के 'तच्चक्षु., ३६ २४' तथा 'इदमाप प्रवहत, ६ १७' मन्त्र लिये हैं । इन मे प्रथम मन्त्र आशासा- रूप तथा द्वितीय मन्त्र याच्ञा रूप है । इससे स्पष्ट है कि स्कन्द स्वामी को आशी' मे ग्राशसा और याच्ञा दोनों का समावेश इष्ट है ।

इ. द्रष्टब्य. बु० दे० १४८,५०,५८

पहुँचाये आदि, उसे शौनक ने आशी कहा हे, तथा जहा स्पष्ट रूप से याचना की जाती है उसे याच्ञा ।

#### कात्यायन

कात्यायनीय ऋक्-सर्वानुक्रमणी मे भी स्तुति तथा ग्राशी का उल्लेख है। वहा ग्रन्न (११८७), शकुन्न (२.४३), मण्डूक (७१०३), नदी (१०७६), ग्रावा (१०७६), ग्ररण्यानी (१०.१४६) ग्रादि की स्तुतियों का तथा अनेक दानस्तुतियों का कथन हुग्रा है, यद्यपि आशी एक ही ऋचा को कहा गया है। ग्रन्य सब मन्त्रों के कोई न कोई ग्रग्न्यादि देवता बताये गये है, किन्तु सप्तम मण्डल के सूक्त १०४ की २३ वी ऋचा के पूर्वाधं में केवल ग्राशी: कथित की है, ग्रन्य कोई देवता नहीं, ग्रतएव ग्रनुक्रमणीकार ने अकेले इसी ग्रधंचं को ग्राशी कहा है । जिसमे ग्राशसा की गयी हो इस लक्षण के ग्रनुसार ग्रन्य देवता वाले भी श्रनेक मन्त्र आशी हो सकते है।

#### स्वामी दयानन्द

स्वामी दयानन्द ने स्तुति के लिए स्तुति शब्द ही रखा है तथा श्राशी के स्थान पर प्रार्थना एव याचना शब्दों का प्रयोग किया है। ऋग्वेदादिभाष्यभूमिका के स्तुतिप्रार्थनायाचनादि विषय में इनके स्पष्टीकरणार्थ उन्होंने निम्न मन्त्र उदाहृत किये हैं।

# स्तुति

यो मूत च भव्य च सर्व यश्चाधितिष्ठति । स्वर्यस्य च केवल तस्मे ज्येष्ठाय ब्रह्मणे नमः ।। प्रथर्व १०. ८. १

४. उवट ने अपने यजुभाष्य की भूमिका मे 'विष्यर्थवादयाच्डााऽऽशी.स्तुति-प्रैषप्रविह्निकाः' आदि वचन उद्धृत कर उसकी व्याख्या मे याच्या का उदाहरण 'तनूपा ग्रग्नेऽसि तन्व मे पाहि' यजु ३१७ तथा ग्राशी का उदाहरण 'ग्रा वो देवास ईमहे', यजु ४ ५ दिया है। इस से भी भेद स्पष्ट है।

प्र. द्रष्टव्यः ऋग् १ १२४, ६ २७, ४६; ७.१८, ८.१८, २४,४६,४४,७४ आदि ।

६ मा नो रक्ष (मा नो रक्षो म्रिभ नड् यातुमावतामपोच्छनु मिण्ना या किमीदिना ७१०४.२३) इत्यृषेरात्मन म्राशीः, उत्तरोऽर्धवः पृथिव्यन्त-रिक्षदैवतः—का.ऋ सर्वा ।

यस्य भूमिः प्रमान्तिरक्षमुतोदरम् ।

दिव यद्वके मूर्धानं तस्मै ज्येष्ठाय ब्रह्मरो नमः ॥

यस्य सूर्यद्वक्षुद्वन्द्रमाद्व पुनर्णवः ।

ग्राग्न यद्वक श्रास्यं तस्मै ज्येष्ठाय ब्रह्मरो नमः ॥

यस्य वातः प्राणापानौ चक्षुरङ्गिरसोऽभवन् ।

दिशो चद्दवके प्रज्ञानीस्तस्मै ज्येष्ठाय ब्रह्मणे नमः ॥ अथर्व १० ७ ३२-३४

## प्रार्थना

तेजोऽसि तेजो मिय घेहि वीर्यमिस वीर्य मिय घेहि बलमिस बल मिय घेहि । स्रोजोऽस्योजो मिय घेहि । यजु १६ ६ मन्युरिस मन्युं मिय घेहि । सहोऽसि सहो मिय घेहि ॥ यजु १६ ६ मयीविमन्द्र इन्द्रिय वधात्वस्मान् रायो मधवानः सचन्ताम् । स्रस्माक सन्त्वाश्चियः सत्या नः सन्त्वाशिषः ॥ यजु २. १० या मेधा वेवगर्णाः पितरक्षोपासते । तया मामद्य मेधयाग्ने मेधाविनं कुरु स्वाहा ॥ यजु ३२ १४ दषे पिन्वस्वोर्जे पिन्वस्व बह्मार्णे पिन्वस्व श्वायापृथिवीभ्या पिन्वस्व । धर्मासि सुधर्मा मे न्यस्मे नृम्णानि घारय । बह्मा धारय क्षत्रं धारय विश्वं धारय ॥ यजु ३० १४ यज्जायतो दूरमुदैति वैव तदु सुप्तस्य तथैवैति । दूरगमं ज्योतिषां ज्योतिरेक तन्मे मनः शिवसकल्पमस्तु ॥ यजु ३४ १ प्रार्थना के उद्घृत मन्त्रो मे द्वितीय तथा स्रन्तिम मन्त्र स्राशसा-रूप है ।

करते है।
अब हम प्रत्येक शैली पर भेदो सहित सोदाहरण सिवस्तर विचार करेंगे।
इन शैलियो के पर्याप्त उदाहरण प्रस्तुत किये जायेगे, जिससे वेदो मे किस
प्रकार की स्तुतियां, प्रार्थनाए तथा अध्यसाए की गयी है, इस पर भी प्रकाश

इससे ज्ञात होता है कि स्वामी दयानन्द ग्रागसा का भी प्रार्थना मे ही अन्तर्भाव

पड सके।

# १. स्तुत्यात्मक शैली

## दो भेद

जहां स्तोतव्य के गुरा, कर्म, स्वभावादि का कीर्तन किया जाता है, वहां स्तुत्यात्मक शैली होती है। यह दो प्रकार की होती है, प्रत्यक्षकृत तथा परोक्ष-

कृत । प्रत्यक्षकृत में स्तोतव्य वस्तु को ग्रंपने समुख ग्रनुभूत या कल्पित कर स्तुति की जाती है । ग्रंत. इसमें 'हे इन्द्र, तुम वृत्रहा हो, तुमने द्यावापृथिवी को उत्पन्न किया है, तुम्हारे विविध पराक्रम के कार्य है' इत्यादि प्रकार की रचना होती है । परोक्षकृत में स्तोतव्य परोक्षवत् रहता है, ग्रंत: 'इन्द्र वृत्रहा है, इन्द्र ने द्यावापृथिवी को उत्पन्न किया है. इन्द्र के विविध पराक्रम के कार्य है' ग्रादि स्तुति का रूप रहता है । प्रत्यक्षकृत में स्तोतव्य को सम्बोधन कर युष्मद् शब्द के प्रयोग के साथ स्तुति की जाती है । युष्मद् शब्द किसी भी विभक्ति में रह सकता है, तथा प्रयुक्त न हो तो ग्रध्याहृत हो जाता है । उदाहरणार्थ, ग्रथवंवेद के निम्न मन्त्र में पृथिवी की स्तुति है, जहा पृथिवी सम्बोधन में है, तथा उस के लिए क्रमश पंचम्यन्तः सप्तम्यन्तः प्रथमान्त, तथा षष्ट्यन्त युष्मद् शब्द का प्रयोग हुग्ना है—

त्वज्जातास्त्वयि चरन्ति मर्त्यास्त्वं बिर्भाष द्विपदस्त्व चतुष्पदः । तवेमे पृथिवि पच मानवा येभ्यो ज्योतिरमृत मर्त्येभ्य उद्यन्त्सूर्यो रिक्मिभरातनोति ॥ ग्रथर्व १२ १ १४

शेष द्वितीया, तृतीया तथा चतुर्यी विभिक्या क्रमश निम्न मन्त्रो में देखी जा सकती है.

त्वा स्तोमा अवीवृधन् त्वामुक्था शतक्रतो ।। ऋग् १ ५.८ विश्वं सो अग्ने जयित त्वया धन यस्ते ददाश मर्त्यः ।। ऋग् १ ३६ ४ परोक्षकृत स्तुति मे स्तोतव्य या तत्स्थानीय सर्वनाम सभी विभक्तियो मे ग्रा सकता है। क्रमश. उदाहरण निम्न है

इन्द्र तुम्यिमदिद्रवोऽनुत्तं विज्ञिन् वीर्यम् ।। ऋग् १. ८० ७ इन्द्रो दिव इन्द्र ईशे पृथिव्या ।। ऋग् १० ८६ १० इन्द्रिमद् गाथिनो बृहद् इन्द्र वाणीरनूषत ।। ऋग् १ ७. १ इन्द्रेण रोचना दिवो इंडानि इंहितानि च । ऋग् ८. १४ ६ इन्द्राय गाव आशिरं दुदुहे, विज्ञिणे मधु । ऋग् ८ ६६. ६ नेन्द्राद् ऋते पवते धाम किचन । ऋग् ६ ६६. ६ इन्द्रस्य नु वीर्याण प्रवोचम् । ऋग् १. ३२ १ इन्द्रे विश्वानि वीर्या कृतानि कर्त्वानि च । ऋग् ८ ६३ ६

७. प्रत्यक्षकृत तथा परोक्षकृत नामो के लिए द्रष्टव्य निरु ७.२, यद्यपि ये नाम यहां पूरात निरुक्ताभिमत अर्थ में नहीं लिये गये हैं।

वेदों में ज्येष्ठ ब्रह्म की, इन्द्र, बरुण भ्रादि देवों की, पशु-पक्षियों की तथा नदी, श्रोषधी भ्रादि की भी स्तुति मिलनी है। प्रथम हम प्रत्यक्षकृत स्तुति को देखेंगे।

## प्रत्यक्षकृत स्तुति

#### **इ**न्द्र

निकरिन्द्र त्यवुत्तरो न ज्यायाँ ग्रस्ति वृत्रह्न् । निकरेवा यथा त्वम् ॥ ऋग् ४३०१

अदर्बरुत्समसृजो वि लानि त्वमर्शवान् वद्वधानां अरम्शाः । महान्तिमिन्द्र पर्वत वि यद् वः सृजो वि धारा भ्रव दानव हन् ।। ऋग् ५ ३२,१

तव द्यौरन्द्र पौस्यं पृथिवी वर्षति श्रवः । त्वामापः पर्वतासक्व हिन्तिरे ।। ऋगु ८ १५.८

शवसा ह्यसि श्रुतो वृत्रहत्येन वृत्रहा। मर्घर्मघोनो अति शूर दाशसि।। ऋगु ८ २४ २

त्वमेतदथारयः कृष्णासु रोहिणीषु च। परुष्णीषु रुज्ञत् पयः।। ऋग् ८ १३

मन्ये त्वा यज्ञिय यज्ञियानां मन्ये त्वा चयवनमच्युतानाम् । मन्ये त्वा सत्वनामिन्द्र केतुं मन्ये त्वा वृष्यः चर्षंशीनाम् ॥ ऋग् ८ ६६ ४

त्विमन्द्राभिभूरसि त्व सूर्यमरोजयः । विश्वकर्मा विश्वदेवो महाँ असि ॥ ऋग् ८ ६ २

"हे वृत्रहन्ता इन्द्र, तुम मे ग्राधिक उत्कृष्ट कोई नही है, न तुमसे ग्राधिक प्रशस्य है, तुम्हारे सद्द्रा भी कोई नहीं है। नुमने मेघ को विदीर्ण किया है, उसके छिद्रों को खोल दिया है, ग्राकाश में बद्ध जल के पाराबार को मुक्त कर दिया है, महान् पर्वत के मुख को विवृत्त कर दिया है, जलधाराग्रों को बहा दिया है। हे इन्द्र, तुम्हारे पौरुष और यश का खुलोक वर्णन कर रहा है, पृथिवी वर्णन कर रही है, निदया ग्रीर पर्वत भी तुम्हारा ही यशोगान कर रहे हैं। हे शूर, तुम बल में विश्रुत हो, वृत्रसहार के कारण वृत्रहा कहलाते हो, दानी ऐसे हो कि बड़े-बड़े दानियों को पीछे छोड़ देते हो। तुमने ही काली तथा लाल पर्ववती गौन्नों के ग्रन्दर क्वेत चमकीला दूध रखा है, तुमने ही काली तथा चमकीली पर्ववती निदयों में चमकता हुग्ना जल स्थापित किया है, तुमने ही काली तथा चमकीली रात्रियों में चमकता

अवश्याय-जल निहित किया है। मै तुम्हें यित्रयों मे यित्रय मानता हूँ, अच्युतों मे च्यावियत्ता मानता हूँ बिलियों मे मूर्धन्य मानता हूँ, मनुष्यों के मनोरयों को पूर्ण करने वाला मानता हूँ। हे इन्द्र, तुम सर्वव्यापी हो, तुमने सूर्य को चम-काया है, तुम विश्वकर्मा हो, विश्वदेव हो, महान् हो।"

#### भ्रग्नि

त्वमन्ने प्रथमो ग्रङ्गिरा ऋषिवेंद्यो देवानाभभवः शिव सखा।
तव वृते कवयो विद्मनापसोऽजायन्त मरुतो भ्राजदृष्टयः।।
त्वमन्ने वृषभः पुष्टिवर्धन उद्यतम् चे भवसि श्रवाय्यः।
य श्राहृति परि वेदा वषट्कृतिमेकायुरग्रे विश ग्राविवाससि।।
त्वं तमग्ने ग्रमृतत्व उत्तमे मर्तं दक्षासि श्रवस दिवे दिवे ।
यस्तातृषाण उभयाय जन्मने मयः कृणोषि प्रय श्रा च सूरये।
त्वमग्ने प्रमतिस्त्व पितासि नस्त्वं वयस्कृत् तव जामयो वयम् ।
स त्वा रायः शितनः सं सहित्रणः सुवीर यन्ति वृतपामदाभ्य।।
ऋग् १ ३१ १, ४, ७, १०

'हे अग्नि, तुम प्रथम अगिरा ऋषि हो, तुम देवो के मगलमय सखा हो। तुम्हारे ही बत मे कविजन प्रख्यात कमों वाले होते है, तुम्हारे ही बत मे मरुद्गण चमचमाती ऋष्टियो वाले होते है। तुम अभीप्सित फलो के वर्षक हो, पुष्टिवर्धक हो, स्नुवा उठाने वाले यमजान के लिए कीतिप्रदाता होते हो। जो वषट्कारपूर्वक तुम्हे आहुति प्रदान करता है, उसे तुम सबसे पूर्व प्रजामो का अधिपति बना देते हो। तुम उस मर्त्य को दिन-प्रतिदिन उत्तम अमृतत्व तथा यश प्रदान करते हो, जिसे द्विपात्-चतुष्पात् उभयविध प्राश्मियों के हित की प्यास लगी होती है। तुम उस सूरि के लिए मुख तथा अन्न उत्पन्न करते हो। हे अग्नि, तुम प्रकृष्टमित हो, तुम हमारे पिता हो, तुम आयुष्यप्रदाता हो, हम सब तुम्हारे बान्धव है। हे अहिसनीय, सुवीर तथा व्रतपालक, तुम्हारे समीप शत-शत, सहस्र-सहस्र ऐश्वर्य प्रवाहित होकर आते है।''

त्वमग्ने द्युभिस्त्वमाशुश्चक्षशिषस्त्वमद्भ्यस्त्वमदम्मनस्परि । त्वं वनेभ्यस्त्वमोषधीभ्यस्त्व नृशा नृपते जायसे शुचिः ॥ तवाग्ने होत्र तव पोत्रमृत्वियं तव नेष्ट्र त्वमग्निद्दतायतः । तव प्रशास्त्र त्वमध्वरीयसि ब्रह्मा चासि गृहपतिश्च नो दमे ॥

ऋग् २. १. १, २

"हे अग्नि, तुम सूर्य-किरणों के साथ उत्पन्न होते हो, तुम आशुक्षिण नाम से प्रसिद्ध हो। तुम जलों में उत्पन्न हो, अश्माग्रों से उत्पन्न होते हो। तुम बनो से उत्पन्न होते हो, तुम वनम्पितयों से उत्पन्न होते हो। हे सब मनुष्यों के पालक, तुम शुचि रूप मे प्रकट हो। होता का कर्म, पोता का कर्म, ऋत्विजों का विधि-विधान तुम्हारे ही अधीन है। यज्ञाभिलाधी के अपनीष् तुम्ही हो। प्रशास्ता का कर्म भी तुम्हारे ही अधीन है। तुम यज्ञ की कामना करते हो, तुम ब्रह्मा हो, तुम हमारे घर में गृहपति हो।"

## सोम

त्वं विप्रस्त्व कविमंधु प्र जातमन्धस । मदेषु सर्वधा असि ।। तव विश्वे सजोषसी देवासः पीतिमाञ्चत । मदेषु सर्वधा ग्रसि ॥ ग्रा यो विश्वानि वार्या वसूनि हस्तयोर्दधे । मदेषु सर्वधा ग्रसि ॥ ऋग् ६ १८ २-४

"हे सोम, तु विप्र है, तू किव है, तू रसीले पौधे से उत्पन्न मधु है। परस्पर प्रीतियुक्त देवगरा तेरे ही रसपान को प्राप्त करते हैं। तू सवन-कर्ताग्रों के हाथों में वरगीय वसु रख देता है। तू मदो द्वारा सबका विधारक होता है।"

तव शुक्रासो अर्चयो दिवस्पृष्ठे वि तन्वते। पवित्रं सोम धामि । तवेमे सप्त सिन्धव प्रशिष सोम सिस्रते। तुभ्यं धावन्ति धेनव।। ऋग् १ ६६ ५, ६

"हे सोम, तेरी निर्मल अचियां अपने तेजो मे द्यौ के पृष्ठ पर मेघ रूप छाननी को फैलाती है। ये सात निदयां तेरे ही प्रशासन का अनुसरण करती है, घेनुए तुभ से ही मिलने के लिए दौड़ती आती है।"

तवेमाः प्रजा दिव्यस्य रेतसस्त्व विश्वस्य भुवनस्य राजसि ।
ग्रथेदं विश्वं पवमान ते वशे त्वमिन्दो प्रथमो धामधा ग्रसि ॥
त्व समुद्रो असि विश्ववित् कवे तवेमाः पञ्च प्रदिशो विधर्माण ।
त्वं द्यां च पृथिवीं चाति जिभिषे तव ज्योतीिष पवमान सूर्यः ॥
त्रम् ६. ५६ २५, २६

'हे सोम, तेरे दिव्य रेतस् से ये सब प्रजाए उत्पन्न हुई है, तू सारे भुवन का राजा है। हे पवमान, यह सम्पूर्ण विश्व तेरे वश मे है। हे इन्दु, तू सर्वप्रथम धामो का धारएकर्ता है। हे विश्वजित्, हे कवि, तू समुद्रतुल्य है, पाचो दिशाए तेरे ही शासन मे है। तू द्यौ और पृथिवी का भरणपोषण करता है, नक्षत्रादि ज्योतिया तथा सूर्य तेरे ही है।"

मरुत्

वाशीमन्त ऋष्टिमन्तो मनीविणः सुधन्वान इवुमन्तो निषङ्गिरणः ।
स्वद्रवाः स्थ सुरथाः पृक्षितमातरः स्वायुधा मस्तो याथना शुभम् ।।
धूनुभ द्या पर्वतान् दाशुषे वसुं नि वो वना जिहते यामनो भि या ।
कोषयथ पृथिवीं पृक्षितमातरः शुभं यदुग्राः पृष्ठतीरयुग्ध्वम् ।।
ऋष्टियो वो मस्तो ग्रंसयोरिष सह ग्रोजो बाह्नोवीं बलं हितम् ।
नूम्णा शीर्षस्वायुधा रथेषु वो विद्यवा वः श्रीरिध तन् षु पिपिशे ।।
ऋष् ५ ५७ २, ३.६

''हे मरुतो, तुम्हारे पास परगु है, ऋषिया है, तुम मनीषी हो, धनुर्धर हो, बाएाधारी हो, तूणीरधारी हो, रथारोही हो, पृश्ति माता के पुत्र हो, शस्त्रधारी हो, शुभ चाल से चलने वाले हो। तुम आकाश को कपा देते हो, पर्वतो को कपा देते हो, हिवदीता को धन देते हो। तुम्हारे आक्रमण के भय से वन भी तुम्हारे लिए मार्ग छोड देते है। हे पृश्तिमाता के पुत्र, शुभ कार्य के लिए जब पृषतियों पर आकृष्ठ होते हो, तब सारी पृथिवी को प्रकृपित कर देते हो। तुम्हारे कन्धो पर ऋष्टियाँ है, साहसपूर्ण तुम्हारा ओज है, भुजाओ मे बल निहित है, सिरो पर शिगस्त्राण है, रथो मे आयुध है, शरीरो पर समग्र कान्ति पूटी पड़ रही है।"

द ये मस्त् प्रकृति मे वायुए, शरीर मे प्राग्त तथा राष्ट्र मे वीर मैनिक है।

मस्तों के बाहन पृषती है। पृषती पर ऋग् १.६४ ६ के भाष्य मे सायगा

लिखते है पृषत्यः क्वेतिबन्द्विद्धता मृग्य इत्यैतिहासिका ,नानावर्णा मेघमाला

इति नैस्ताः'। एव वायुपक्ष मे पृषती मेघमाला है। प्राणपक्ष मे जल-कगा

पृषती होगे,प्राग्तों को ग्रप्-मय कहा भी गया है (ग्रापोमय प्राण ,छा उ

६ ७ ६)। शतपथ मे कहा है-'यावद् वै प्रागोष्वापो भवन्ति तावद्

बाचा वदित, शत ५ ३ ५ १६'। एव प्राग्त जलो पर ग्राह्त होकर

ही बाग्ती-उच्चारगा ग्रादि कार्यों को करता है। सैनिक पक्ष मे श्री

सातवलेकर पृषती से धब्बे बाले घोडे ग्रयं गृहीत करते है (द्रष्टव्यः

दैवत-सहिता मे मस्त् देवता का परिचय)। बुद्धदेव विद्यालकार ने पृषती

का अर्थ बिन्दुमती विद्युत् किया है तथा यह ग्राह्तय लिया है कि सैनिक

विद्युद्-रथो पर ग्राह्त्व हो प्रयाग्त करते है, उन्होंने बैदिक प्रमाग्त दिया है

—'ग्रा बिन्दुमित्स रथेभिर्यात ऋग् १.६६. १', (द्रष्टव्य 'ग्रथ मस्त्सुक्तम्, सवत् १९६६, पृ २२, २३)।

# सूर्य

तरणिविश्ववर्शतो ज्योतिष्कृदिस सूर्य । विश्वमा भासि रोचनम् । वि द्यामेषि रजस्पृथ्वहा मिमानो अक्तुभिः । पश्यञ्जन्मानि सूर्य ॥ सप्त त्वा हरितो रथे वहन्ति देव सूर्य । शौचिष्केश विचक्षरा ॥ ऋगु १ ५०.४, ७, ६

"हे सूर्य, तूतराने वाला है, विश्व द्वारा दर्शनीय है, ज्योतिष्कृत् है, सब लोको को भासमान करता है। तू रात्रियो सहित दिनो का निर्माण करता हुआ तथा जन्मधारियो पर अनुग्रहदृष्टि रखता हुआ विस्तीर्ण द्युलोक मे यात्रा करता है। हे प्रकाशक, शोचि रूप केशो वाले तुभे सात घोडिया रथ मे बहन करती हैं।"

वण्महाँ भ्रसि सूर्ये बडादिन्य महाँ भ्रसि ।
महस्ते सतो महिमा पनस्यतेऽद्धा देव महाँ भ्रसि ॥ ऋग् ८ १०१. ११
विभ्राजञ्ज्योतिषा स्वरगच्छो रोचन दिवः ।
येनेमा विद्वा भुवनान्याभृता विद्वकर्मणा विद्वदेख्यावता ॥

ऋग् १०. १७० ४ "हे सूर्य, तू महान् है। सचमुच हे ख्रादित्य, तू महान् है। तुक्त महान् की महिमा सर्वत्र स्तुत हो रही है। निस्सन्देह हे देव. तू महान् है। ज्योति से श्राजमान होता हुन्ना तू चुलाक मे बिद्यमान है, तूने समस्त लोक-लोकान्तरो को धारण किया हुन्ना है, तू सब कमों को करने वाला है, तू सब देवो के लिए हितकर है।"

#### चेत्र

नवो नवो भवसि जायमानोऽह्ना केतुरुवसामेध्ययम् । भागं देवेभ्यो वि दधास्यायन् प्र चन्द्रमस्तिरसे दीर्घमायुः ।।

ग्रथर्व ७. ८१. २

''हे चन्द्र, उत्पन्न होता हुग्रा तूनव-नव होकर निकलता है, तूनिधियो का सूचक है, तू उषाओं से पूर्व श्राता है। श्राकर देवजनो को भाग प्रदान करता है, आयुको दीर्घ करता है।''

#### गाव:

यूय गावो मेदयथा कृज्ञ चिदश्रीर चित् कृणुषा सुप्रतीकम्।

भद्र गृह कृण्थ भद्रवाचो बृहद् वो वय उच्यते सभासु । ऋग् ६. २८ ६ 'हे गौग्रो, तुम कृश को भी हृष्टपुष्ट कर देती हो, कान्तिहीन को भी सुरूप कर देती हो। हे भद्र वाणी वाली धेनुग्रो, तुम घर को सुखमय कर देती हो, तुम्हारे दुग्ध-घृतादि भोज्य पदार्थ की सभागों में बहुत प्रशसा होती है।''

#### लाक्षा

रात्री माता नभः पितायंमा ते पितामहः ।

सिलाची नाम वा ग्रांस सा देवानामिस स्वसा ।।

यस्त्वा पिबति जीवित त्रायसे पुरुषं त्वम् ।

भर्त्री हि शश्वतामिस जनानां च न्यञ्चनी ।।

वृक्षं वृक्षमारोहिस वृष्ण्यन्तीव कन्यला ।

जयन्ती प्रत्यातिष्ठन्ती स्परणो नाम वा ग्रांस ।।

यद दण्डेन यदिष्वा यद् वारुह्रंरसा कृतम् ।

तस्य त्वमिस निष्कृति सेम निष्कृधि पूरुषम् ।।

भद्रान्त्यग्रोधात् पर्णात् सा न एष्ट्रारुन्धित ।।

श्रिरण्यवर्गे सुभगे शुष्मे लोमशवक्षर्गे ।

ग्रथर्व ५ ५ १-५, ७

"रात्रि तेरी माता है, मेघ पिता है, ग्रयंमा तेरा पितामह है। तेरा नाम सिलाची है, तू देवो की बहिन है। जो तेरा पान करता है, वह जीवित रहता है, तू उस पुरुष का त्राण करती है। तू पुराने से पुराने व्रणो को भरने वाली है तथा उत्पन्न रोगादि को नीचा दिखाने वाली है। प्रतिवरा कन्या के समान तू वृक्ष-वृक्ष पर ग्रारोहण करती है। तू जीवने वाली है, चिपटने वाली है, तेरा नाम स्परंगी (बल देने वाली, स्पृ प्रीतिबलनयोः) है। दण्डप्रहार से, वाण से या ग्रिनदाह से जो व्रण् हो गया है उसकी तू अचूक ग्रीषध है। तू उत्कृष्ट पिलखन से, पीपल से, खिदर से, धव वृक्ष म निकलती है। हे सुनहरे वर्ण वाली, सुन्दर चमक वाली, सूर्यवर्णा, वपुष्मती लाक्षा, तू व्रण को प्राप्त होती है, तू वरण का उपचार करती है। तू जलो की बहिन है, वायु तेरा ग्रात्मा है।"

#### ग्रंजन

परिपाग पुरुषागां परिपाणं गवामसि । अद्यानामर्वतां परिपागाय तस्थिषे ॥ उतासि परिपाग यातुजन्भनमाञ्जन । उतामृतस्य त्व वेत्थायो ग्रसि जीवभोजनमयो हरितभेषजम् ॥ यस्याञ्जन प्रसर्पस्यञ्जन्मञ्ज परुष्परः । ततो यक्ष्मं वि वाषस उग्रो मध्यमशीरिव ॥ ग्रथर्व ४ ६. २-४

"हे अजन, तू पुरुषो का रक्षक है, गौग्रो का रक्षक है, वेगशील भ्रश्वो की रक्षा के लिए स्थित है, तू यातनाग्रो का जम्भन करने वाला है, तू परिपालक है, तू अमृतत्व की कला को जानता है। तू जीवों का भोजन है, तू पाण्डु रोग की श्रोषध है। हे श्रजन, तू जिसके श्रग-अग मे, परु-परु में पहुच जाता है, वहां से मध्यलोक में स्थित उग्र पवन के समान तू यक्ष्मा को बाहर निकाल देता है।"

उपर्युक्त सब स्तुतिया प्रत्यक्षकृत की श्रोणी में ग्राती है, क्यों कि इन में 'नुम ऐसे हो,' 'नुमने अमुक-अमुक कार्य किये हैं, 'नुम्हारी ऐसी महिमा है' इत्यादि प्रकार में स्तुति की गयी है। ये इन्द्र, अग्नि, सूर्य ग्रादि देवता चेतन हैं या अचेतन, इस सम्बन्ध में निरुक्तकार ने विचार किया है, तथा दोनो पक्षों में युक्तिया दी है। जब इनका ग्रर्थ परमात्मा ग्रादि चेतनपरक किया जाता है तब तो ये चेतन ही होते है, किन्तु विद्युत्, ग्राग ग्रादि ग्रचेतनपरक अर्थ लेने पर इन्हें सामान्यत ग्रचेतन होना चाहिए। ऊपर जिन की स्नुति दी गयी है, उन में लाक्षा एवं अजन तो ग्रचेतन कोटि में ग्राते ही है। वेद में ग्रचेतनों की स्नुति क्यों है, इस पर इस ग्रध्याय के ग्रन्त में कुछ विचार किया जायेगा। अव वेदों की परोक्षकृत स्नुतियों का ग्रध्ययन करेंगे।

# परोक्षकृत स्तुति

प्रत्यक्षकृत की तुलना में परोक्षकृत स्तृतिया वेदों में प्रधिक पायी जाती है। इनमें किसी वस्तु का उमें सम्बोधन न करते हुए वर्णन रहता है। अन्यत्र इसे वर्णनात्मक गैली भी कहा जाता है। इसे वस्तुकथात्मक गैली भी कहा सकते है। वेदों में ब्रह्म में लेकर मण्डूक तक एवं धनुष, वाणा तूणीर तक सभी पदार्थों का इस शैली में वर्णन हुन्ना है। इस में ग्रध्यात्म रहस्यों का वर्णन भी है, इन्द्रादि देवों की गौरव-गाथा भी है, मनुष्यों की दानादि स्तुतिया भी है, सूर्यों-दय, रात्रि, पर्जन्य, नदी, उपा ग्रादि के किसी सूक्त, ग्रध्याय आदि में एक ही शैली हो, प्रायं कई गैलियों का मिश्रण रहता है। एक मन्त्र में प्रत्यक्षकृत स्तुति है, तो दूसरे में परोक्षकृत स्तुति. एक में प्रेरणात्मक शैली है तो दूसरे में प्रार्थनात्मक गैली। इस प्रकार एक-एक सूक्त, ग्रध्याय आदि विविध पृष्पों की माला के समान आचरण करता है। तो भी किसी-किसी प्रमग में एक ही गैली हिण्योंचर होती है। प्रस्तुत शैली भी अधिकतर अन्य गैलियों के साथ मिल कर तथा कही-कही स्वतन्त्र रूप में भी वेदों में व्यवहृत हुई है। यहा कुछ प्रसगों का दिग्दर्शन किया जाता है।

६. द्रष्टब्य : निरु. ७ ६,७

#### हरद्र

इन्द्र वेदो का प्रमुख देवता है। ग्रनेक स्थलों में इसकी प्रत्यक्षकृत तथा परोक्षकृत स्तुति मिलती है। प्रत्यक्षकृत स्तुति के कुछ मन्त्र श्रभी दर्शाये जा मुके है। परोक्षकृत स्तुति के उदाहरण रूप में ऋग् १३२ को ले सकते है, जिस का यास्क ने भी स्तुति के प्रसग में उल्लेख किया है. " तथा जिसमें मन्त्र ४,१२,१४ के अतिरिक्त शेष सब मन्त्र परोक्ष स्तुति के हैं। इसमें इन्द्र के वृष्टिकर्म का वर्णन है। प्रथम दो मन्त्र इस प्रकार है —

इन्द्रस्य नु वीर्याणि प्रवोचं यानि चकार प्रथमानि वज्री । ग्रहन्नहिमन्वपस्ततदं प्र वक्षगा ग्रभिनत पर्वतानाम् ॥ ग्रहन्नहि पर्वते शिश्रियाण त्वष्टास्मै वज्रः स्वर्यः ततक्ष । वाश्रा इव घेनवः स्यन्दमाना अञ्जः समुद्रमव जग्मुरापः ॥

"इन्द्र के वीरतापूर्ण कमों का मैं वर्णन करता हूँ, जिन श्रेष्ठ कमों को उस वज्रधारी ने किया है। उसने मेघ का सहार किया, जलो की नीचे गिराया तथा पर्वतो की नदियों को बहाया है। उसने पर्वत पर स्थित घनजान का हनन किया, त्वण्टा ने इसके लिए उसे सुप्रेरणीय बज्र बना कर दिया था। रभाती हुई घेनुग्रों के समान शब्द पूर्वक स्पन्दन करती हुई नदियाँ शीघ्र ही समुद्र तक पहुँच गई।"

इन्द्र की परोक्षकृत स्तुति के लिए १५ मन्त्रों का एक सूक्त ऋग् २ १२ भी द्रष्टव्य है, जिसमे श्रन्तिम मन्त्र को छोड शेष सम्पूर्ण में इसी शैली की स्तुति है, तथा जिसका लय, प्रवाह एवं समस्यापूर्ति का मौष्ठव भी ध्यान देने बोग्य है। कुछ मन्त्र निम्न है—

यो जात एव प्रथमो मनस्वान् देवो देवान् क्रतुना पर्यभूषत् । यस्य शुष्माद् रोदसी ग्रभ्यसेतां नुम्एस्य मह्ना स जनास इन्द्रः ।। यः पृथिवीं व्यथमानामद हद् यः पर्जतान् प्रकृषितां ग्ररम्णात् । यो ग्रन्तरिक्ष विममे वरीयो यो द्यामस्तभनात् स जनास इन्द्रः ।। यस्याद्यासः प्रविद्या यस्य गावो यस्य प्रामा यस्य विद्वे रथासः । यः सूर्यं य उपस जजान यो अपा नेता स जनास इन्द्रः ।। यस्मान्न ऋते विजयन्ते जनासो य युध्यमाना ग्रवसे हवन्ते । यो विद्वस्य प्रतिमानं बभूव यो ग्रच्युतच्युत् स जनास इन्द्रः ।।

ऋग् २ १२ १, २, ७, ६

१०. निरु. ७.३

"जो उत्पन्न ही रहता है, प्रथम है, मनस्वी है, जिस देव ने सब देवों को कर्म से अलकृत किया हुआ है, जिसके बल से द्यावापृथिवी भीत रहते हैं, जो पौरुष की महिमा से प्रख्यात है, हे मनुष्यो, वह इन्द्र है। जिसने शिथिल पृथिवी को इढ किया, जिसने प्रकुपित पर्वतो को स्थिर किया, जिसने विस्तीर्ण अन्तरिक्ष का निर्माण किया, जिसने द्युलोक को टिकाया, हे मनुष्यो, वह इन्द्र है। जिसके अनुशासन में अश्व रहते हैं, जिसके अनुशासन में गौएँ रहती हैं, जिसके अनुशासन में गौएँ रहती हैं, जिसके अनुशासन में ग्राम है, जिसके अनुशासन में रथ है, जिसने सूर्य को जन्म दिया, जिसने उषा को जन्म दिया, जो निर्यो का नेता है, हे मनुष्यो, वह इन्द्र है। जिसकी सहायता के बिना लोग विजयलाभ नही करते, योद्धागरण जिसे रक्षार्थ पुकारते हैं। जो विश्व का प्रतिमान बना हुआ है, जो अच्युतो का च्यावियता है, हे मनुष्यो, वह इन्द्र है।

## विष्णु

ग्रब ऋग्वेद से विष्णु की परोक्ष स्तुति के दो मन्त्र दिये जाते हैं, जो वामन विष्णु द्वारा तीन चरणों से त्रिलोकी को माप लेने की पौराणिक कथा<sup>११</sup> के मूल हैं—

विष्णोर्नु क बीर्याणि प्रवोचं यः पाणिवानि विममे रजांसि । यो श्रस्कभायदुत्तर सधस्यं विचक्रमाणस्त्रेभोरुगायः ।।

प्र तब् विष्णु : स्तवते वीर्येग मृगो न भीमः कुचरो गिरिष्ठाः । यस्योरुषु त्रिषु विक्रमणेष्वधिक्षयन्ति भुवनानि विश्वा ॥

ऋग् १ १५४ १, २

"विष्णु की वीरताश्रो का मैं गान करता हूँ, जिसने पार्थिव लोको को माप लिया है, तथा जिस प्रभूत की ति वाले ने तीन चरणन्यास करके उत्तर लोक को भी माप लिया है। वह विष्णु ग्रपनी वीरताश्रो से स्तुति पाता है, वह सिंह के समान भयकर है, भूमि पर सर्वत्र विचरने वाला है, गिरिगुहा मे स्थित है, जिसके तीन विशाल चरणन्यासो मे समस्त भुवन निवास कर रहे हैं।"

निरुक्त के ग्रनुसार यह विष्णु सूर्य है, जो पृथिवी, ग्रन्तरिक्ष तथा ही मे ग्रथवा पूर्व क्षितिज, मध्याकाश एव पश्चिम क्षितिज मे ग्रपने रहिम रूपी

११. द्रष्टव्यः भागवत ८.१४-२४, वामन पु., अ.७५, पद्मोत्तर पु. झ. ४६

चरणों को रखता है । प्राण एव परमेश्वर भी विष्णु पद से वाच्य होते हैं । मुख्य प्राण ग्रपने ग्रपान, व्यान ग्रादि चरणों से शरीर के निम्न, मध्यम तथा उत्तम तीनों लोकों में व्याप्त होता है। परमेश्वर भी ग्रपने शक्ति रूप चरणों से त्रिलोकी में व्याप्त है।

#### वरुण

वरुण की परोक्षकृत स्तुति के लिए ग्रथवंवेद का निम्न प्रसग उल्लेखनीय है जिसमे वरुण का एक सम्राट् के रूप मे चित्रण हुग्रा है, जो ग्रपने गुप्तचरो द्वारा द्यावापृथिवी के एक-एक वृत्त की जानकारी रखता है—

यस्तिष्ठति चरित यद्दच वञ्चित यो निलायं चरित यः प्रतङ्कम् ।

द्वौ सनिषद्य यन्मन्त्रयेते राज्ञा तद् वेद वरुगस्तृतीयः ।।

उतेयं मूमिर्वरुणस्य राज्ञा उतासौ छौबृंहती दूरे ग्रन्ता ।

उतो समुद्रौ वरुणस्य कुक्षो उतास्मिन्नल्प उदके निलीनः ।।

उत यो छामितसर्पात् परस्तान्न स मुच्याते वरुगस्य राज्ञः ।

विवः स्पद्य प्र चरन्तीदमस्य सहस्राक्षा श्रित पद्यन्ति भूमिम् ।।

ग्रथर्व ४. १६ २-४

'जो खडा होता है, चलता है, वचना करता है, छिप कर कोई कार्य करता है, कब्ट मे पड कर कुछ करता है दो बंठ कर जो मन्त्रणा करते हैं उस सब को राजा वरुण तीसरा होकर जान लेता है। यह भूमि वरुण राजा की है, वह द्युलोक भी वरुण राजा का ही है, जो विशाल है तथा दूर अन्त तक चला गया है। ये दोनो (पाण्यिव तथा आकाशीय) समुद्र वरुण की दो कुक्षिया है और वह इस छोटी सी पानी की बूद में भी निलीन है। यदि कोई द्युलोक के भी परले पार चला जाये, तो भी वरुण राजा से छूट नहीं पाता। उस द्योतमान के गुप्तचर सर्वत्र विचर रहे है, जो सहस्र नेत्रों वाले होकर भूमि से परे की वस्तु को भी देख रहे है।'

## सोम

सोम की स्तुति वेद मे चन्द्रमा, सोमवल्ली रस, परमात्मा ब्रह्मानन्द म्नादि कई रूपो मे हुई है। निम्न मन्त्रो मे ऋषि ब्रह्म की साक्षात् अनुभूति कर उसके रस का परिचय दे रहा है, जिसके विषय मे कहा गया है कि वह

१२ निरु० १२ १६

१३. 'विष्णो सर्वेट्यापिन् जगदीश्वर, व्यापनशीलः प्राणो वा,' दयानन्द, यजु ५ १६ भाष्य।

ग्रमरत्व को देने वाला है । भावों के ग्रनुरूप पदयोजना एवं ग्रारोहावरोह का वैचित्र्य भी यहा दर्शनीय है। पढते हुए ऐसा प्रतीत होता है, मानो हमारे भी हृदय में सोम रस की धार प्रवाहित होती चली ग्रा रही है।

स्वादुष्किलायं मधुमाँ उत्तायं तीवः किलायं रसवाँ उतायम् । उतो न्वस्य पिवांसिमन्द्रं न कश्चन सहत ग्राहवेषु ॥ अयं मे पीत उदियति वाचमयं मनीषामुशतीमजीगः । ग्रयं षडुर्वीरिममीत धीरो न याभ्यो भुवनं कश्चनारे ॥ ग्रयं स यो वरिमाणं पृथिव्या वर्ष्माए। दिवो श्रकृणोदयं सः । ग्रयं पीयूषं तिसृषु प्रवत्सु सोमो दाधारोर्वन्तरिक्षम् ॥

ऋग्६ ४७. १, ३, ४

"यह स्वादु है, यह मधुर है, यह रसीला है। इसके पीने वाले इन्द्र (ग्रात्मा) को ग्रान्तरिक युद्धों में कोई पराजित नहीं कर सकता। पान किया हुआ यह मेरी स्तुतिवाणी को प्रेरित कर रहा है, पान किया हुआ यह मेरी ग्राभीप्सायुक्त मनीषा को प्रेरित कर रहा है। इस धीर ने मेरे ग्रन्दर की छहों भूमिकाग्रों को सुरचित कर दिया है, जिनसे दूर कोई सत्ता नहीं रहती। यह वह है जिसने मेरी पृथिवी (पार्थिव चेतना) का विस्तार कर दिया है, यह वह है जिसने मेरे द्यौ (ग्रात्मिक चेतना) का विस्तार कर दिया है। इसने मन, बुद्धि, प्राण के तीनो शिखरों पर ग्रमृत प्रवाहित कर दिया है, इसने प्राणमय चेतना रूपी मध्यलोक को धृत कर दिया है।"

प्राण

अथर्ववेद के प्रसिद्ध प्र। एएसूक्त में प्रत्यक्षकृत तथा परोक्षकृत दोनों रूपों में प्राण की स्तुनि पायी जाती है। परोक्ष स्तुति के कुछ मन्त्र निम्न है—

प्राणाय नमो यस्य सर्वमिदं वशे ।

यो भूतः सर्वस्येश्वरो यस्मिन्त्सर्वः प्रतिष्ठितम् ।।

यदा प्राणो ग्रम्यवर्षीद् वर्षेण पृथिवीं महीम् ।

पश्चावस्तत् प्रमोदन्ते महो व नो भविष्यति ।।

प्राणः प्रजा अनु वस्ते पिता पुत्रमिव प्रियम् ।

प्राणो ह सर्वस्येश्वरो यच्च प्राणित यच्च न ।।

ग्रथर्व ११. ४ १, ५, १०

१४. श्रपाम सोमममृता श्रभूम, ऋग् ८ ४८. ३।
Soma is the lord of the wine of delight, the wine of immortality--Shri Aurobindo 'On the Veda' 1956, P 405.

"प्राणा को नमस्कार है, जिसके वश में यह सब कुछ है, जो सबका ईश्वर है, जिसमें सब प्रतिष्ठित है। जब प्राणा वर्षा के साथ महती पृथिवी पर बरसता है, तब सब प्राणी प्रमुदित होने लगते है कि हमारे लिए प्रमुर ग्रम्न हो जायेगा। प्राणा सब प्रजाम्रो की रक्षा करता है, जैसे पिता प्रिय पुत्र की। प्राण सबका स्वामी है, जो श्वास लेता है, चाहे नहीं लेता।"

#### उषा

'वेद मे उषा का स्तवन अनुपम काव्य-सौन्दर्य के साथ किया गया है। उषा के मन्त्र नारी को भी उद्बोधन देते हैं तथा उषा मनुष्य के हृदय का आन्तरिक उषा का भी प्रतीक ' है। निम्न मन्त्रो में रात्रि और उषा को दो बहिने कहा है, जो गगनप्रागए। मे क्रमशः आती-जाती है।

इद श्रेष्ठं ज्योतिषां ज्योतिरागाच्चित्र प्रकेतो अजनिष्ट विस्वा । यथा प्रसूता सिवतुः सवाय एवा राज्युषसे योनिमारेक् ।। रुशद्वत्सा रुशतो इवेत्यागाद् श्रारंगु कृष्णा सदनान्यस्याः । समानबन्ध् श्रमृते अनूचो द्यावा वर्णं चरत श्रामिमाने ।। समानो अध्वा स्वस्नोरनन्तस्तमन्यान्या चरतो देविशष्टे । न मेथेते न तस्थतुः सुमेके नक्तोषासा समनसा विरूपे ।। ऋग १. ११३ १-३

"यह श्रेष्ठ, ज्योतियो की ज्योति उषा आयी है, इस का स्रद्भुत विभु प्रकाश उत्पन्न हो गया है। जिस प्रकार प्रसूत हुई यह उषा सूर्य के लिए स्थान खाली कर देती है, उसी प्रकार रात्रि ने उषा के लिए स्थान खाली कर दिया है। सूर्य रूपी चमकीले वत्स वाली, चमकीली, श्वेत उषा का आगमन हुसा है, कृष्णा रात्रि ने इसके सदनो को रिक्त कर दिया है। उषा और रात्रि दोनो समान बन्धु वाली है, समर है, अनुक्रम से स्नाने-जाने वाली है, द्युतिमती है, अपने रग को विश्व मे बखेरती हुई म्यमण कर रही है। इन दोनो बहिनो का एक ही स्नत-रहित मार्ग है, उस मार्ग पर ये परमेश्वर द्वारा अनुशासित हो एक के

१५. उषा से नारी के कर्तव्यबोध के लिए द्रष्टव्यः स्वामी दयानन्द के ऋग्वेद-भाष्य मे उषा-सूक्तो का भाष्य, तथा 'उषा देवता-'श्री सातवलेकर । उषा से ग्रान्तरिक उषा के ग्रहण के लिए द्रष्टव्य 'आन दि वेद'-श्री ग्रार्विन्द, भाग १, भध्याय १२: (She is Divine Dawn and the physical dawning is only her shadow and symbol in the material universe. P. 150)

पीछे एक चल रही है। विभिन्न-रूप होती हुई भी प्रीतियुक्त मनवाली, सुनिर्माणकर्त्री ये दोनों न एक-दूसरे की हिसा करती है, न ही साथ-साथ स्थित होती है।

सूर्य

े निम्न सूक्त में सूर्य के उदय, आकाश मे आरोहण तथा अस्त होने का कमिक वर्णन दर्शनीय है—

चित्रं देवानामुदगादनीकं चक्षुमित्रस्य वरुणस्याग्नेः।
ग्राप्ता द्यावापृथिवी ग्रन्तिरक्षं सूर्यं ग्रात्मा जगतस्तस्युषश्च ।।
भद्रा श्रश्चा हरितः सूर्यस्य चित्रा एतग्वा अनुमाद्यासः।
नमस्यन्तो दिव ग्रा पृष्ठमस्थुः परि द्यावापृथिवी यन्ति सद्यः।।
तत् सूर्यस्य देवत्वं तन्महित्व मध्या कर्तीविततं सं भजार।
यदेवयुक्त हरितः सधस्यादाद्वात्री वासस्तन्ते सिमस्मै ।।

ऋग् १ ११५.१,३,४

"रिश्मयो का पुज यह विचित्र सूर्य उदित हुआ है, जो मित्र का, वश्ग का, अग्नि का प्रकाशक है। इसने द्यावापृथिवी तथा अन्तरिक्ष को अपनी किरगों से परिपूर्ण कर दिया है। यह सूर्य जगम और स्थावर का भ्रात्मा है। सूर्य को वहन करने वाले घोडे भद्र हं, चिनकबरे हं, गतिशील है, स्तुति के पात्र हं, नीचे भुक कर वे द्युलोक के पृष्ठ पर आसीन हो गये हे, और शोध्र ही द्यावापृथिवी की परिक्रमा कर रहे है। यहीं सूर्य का देवत्व तथा महत्त्व है कि कियमागा कर्मों के मध्य मे ही उसने अपने फैले हुए रिश्मजाल को समेट लिया है। जब सूर्य ने इस लोक से जाने के लिए अपने घोडे को नियुक्त कर लिया, तब रात्रि अपने तमोरूप वस्त्र को फैलाने लगी है।"

## पर्जन्य

ऋ वेद के पर्जन्यसूक्त मे पर्जन्य की स्तुति कर उससे शृष्टि की प्रार्थना की गयी है। इसमे प्रत्यक्षकृत तथा परोक्षकृत उभयविध स्तुति है। परोक्ष स्तुति के मन्त्र निम्न है—

वि वृक्षान् हत्त्युत हन्ति रक्षसो विश्व बिभाय भूवनं महावधात्। उतानागा ईषते वृष्ण्यावतो यत् पर्जन्यः स्तनयन् हन्ति बुष्कृतः।। रथीव कशयाववाँ ग्रभिक्षिपन्नाविद्वं तान् कृणुते वर्ष्यां ग्रह् । दूरात् सिहस्य स्तनथा उदीरते यत् पर्जन्यः कृणुते वर्ष्यं नभः।। प्र वाता वान्ति पत्यन्ति विद्युत उदोषधीजिहते विन्वते स्वः। इरा विश्वस्मं भूवनाय जायते यत् पर्जन्यः पृथिवीं रेतसाविति।। "वृक्षों को तोड देता है, राक्षसों को मार देता है, महान् वध करने वाले इस पर्जन्य से सारा भुवन भयभीत हो जाता है। जब यह पर्जन्य गर्जता हुमा दुष्कर्माम्रो का सहार करता है, तब ग्रोले बरसाने वाले इससे निरपराध व्यक्ति भी कांप उठता है। चाबुक से घोड़ों को हांकते हुए रथी के समान यह ग्रपने वर्षासूचक मानसून पवन रूप दूतों को प्रकट करता है। जब यह पर्जन्य ग्राकाश को वर्षोन्मुख करता है, तब दूर से ही सिहस्वरूप इसकी गर्जनाएँ उठने लगती हैं। वायुएं चलती हैं, बिजलिया गिरती हैं, ओषधिया ऊर्घ्वगामी हो जाती हैं, ग्राकाश सिचाई करने लगता है, समस्त भुवन के लिए ग्रन्न उपज जाता है, जब पर्जन्य जल से पृथिवी की रक्षा करता है।"

#### मण्डूक

वर्षाकाल मे परिपूर्ण सरोवरों में टर-टर ध्वनि से अपनी प्रसन्नता व्यक्त करते हुए मण्डूकों की स्तुति ऋग्वेद में निम्न अब्दों में की गयी है, जिससे महाकवि बाल्मीकि तथा तुलसीदास भी प्रभावित हुए प्रतीत होते हैं। इस वर्णन में काव्य की छटा है, उपमा, उत्प्रेक्षा, स्वभावोक्ति, श्रनुप्रास श्रलकारों की मनोहारिता है।

संवत्सरं शशयाना ब्राह्मणा वतचारिणः । बाचं पर्जन्यजिन्वितां प्र मण्डूका भ्रवादिषुः ।। दिख्या आपो ग्रिभ यदेनमायन् दृति न शुष्क सरसी शयानम् । गवामह न मायुर्वित्सनीनां मण्डूकानां वम्नुरत्रा समिति ॥ यदीमेनां उशतो श्रभ्यवर्षीत् तृष्यावतः प्रावृष्यागतायाम् । श्रवखलीकृत्या पितरं न पुत्रो अन्यो श्रन्यमुपवदन्तमेति ।। गोमायरेको अजमायुरेकः पृश्चिनरेको हरित एक एषाम् । समानं नाम बिभ्रतो विरूपाः पुरुत्रा वाचं पिपिशुर्वदन्तः ।।

ऋग् ७ १०३.१-३,६

''मण्डूक जो वर्ष भर से सो रहे थे, मानो मौनव्रतधारी वाह्मण हो, ग्रव पर्जन्य से तृप्त वागी को बोलने लगे हैं। जो मण्डूक जलहीन सरसी में ऐसे सोये पड़े थे, मानो शुष्क चर्म हो, उन के प्रति जब आकाशीय जल बरसे, तब उनकी ध्विन ऐसे उठने लगी, जैसे बछडों से युक्त गौग्रो की रंभा-ध्विन उठती है। वर्षा ऋतु आने पर तृषार्त, श्रतएव वृष्टि की कामना करने वाले मण्डूकों के प्रति जब मेघ बरसा, तब हर्ष का शब्द कर जैसे पुत्र पिता के समीप पहुँचता है, वैसे ही 'श्राक्खा' शब्द के साथ एक मण्डूक बोलते हुए दूसरे के समीप जा पहुँचा। इनमे एक गौ के समान ध्विन वाला है, द्सरा बकरे के समान ध्विन वाला

है, एक चितकबरा है, दूसरा हरा है। समान नाम को धारण करने वाले, किन्तु विभिन्न रूपो वाले बोलते हुए ये बहुत प्रकार की वाणी व्यक्त कर रहे हैं<sup>18</sup>।<sup>28</sup>

#### ग्ररण्य

ऋग्वेद १०.१४६ में कोई नागरिक एक वनवासिनी से प्रश्न करता है कि हे वनदेवी, तुम अरण्यों में क्यों छिपी रहती हो, नगर की पूछ क्यों नहीं करती, ग्ररण्य में क्या तुम्हें भय नहीं लगता र उत्तर में वह ग्ररण्य की स्तुति करती हुई कहती है—

वृषारवाय वदते यदुपावित चिन्चिकः ।

श्राघाटीमिरिव धावयन्नरण्यानिमेहीयते ।।

उत गाव इवादित उत वेश्मेव वृश्यते ।

उतो श्ररण्यानिः साय शकटीरिव सर्जति ।।

गामङ्गेष श्रा ह्ययित वार्वेङ्गं थो श्रपावधीत् ।

वसन्नरण्यांन्यां सायमङ्गुक्षविति मन्यते ।।

न वा अरण्यानिहंन्ति अन्यश्चेन्नाभिगच्छति ।

स्वादोः फलस्य जग्ध्वाय यथाकाम निपद्यते ॥

श्राजनगन्धि सुरींभ बह् वन्नामङ्गुषीवलाम् ।

प्राह मृगाणां मातरमरण्यानिमशसिषम् । ऋग् १० १४६ २-६

"जब बोलते हुए बृषारव के पास चिच्चिक आ बैठता है, तथा उसके स्वर में स्वर मिलाने लगता है, तब अरण्य ऐसी शोभा पाता है, मानो वीगाओं से सप्त स्वरों को शोधित कर रहा हो। यहां गौएँ सी चरती दिखाई देती है और लताकुँज धर जैसे दिखाई देते है। सायंकाल अरण्य

रामायगा, किष्किन्धा० २८, ३८

दाबुर धुनि चहुँ दिशा सुहाई, वेद पढ़ींह जन् वदु समुदाई। तुलसी

१६. स्वनैर्घनानां प्लवगाः प्रबुद्धा विहाय निद्रां चिरसनिरुद्धाम् । अनेकरूपाकृतिवर्णनादा नवाम्बुधाराभिहता वदन्ति ।।

१७. वृषारव भिल्ली जन्तु है जिसका शब्द कुछ तीव्र होता है, जैसा कि नाम से स्पष्ट है। चिच्चिक चीं-ची ध्वनि करने वाला भीगुर है।

मानों शकटियों की सृष्टि कर रहा होता है । देखो, यह गौ को पुकार रहा है, यह लकड़ी काट रहा है। पर सायकाल यहाँ बास करे तो उसके मन में यह विचार ग्राने लगता है कि यह व्याध्न बोला, यह चीता बोला। किन्तु यदि ग्रन्य ही कोई ग्राकमण न कर बैठे तो ग्ररण्य तो स्वयं किसी को मारता नही, प्रत्युत वहाँ तो मनुष्य स्वादु फल खा कर इच्छानुसार विश्राम करता है। ग्रतः मैं तो ग्रंजन पुष्पो की गन्ध से युक्त, सुरिभत, कृषको के बिना ही प्रचुर ग्रन्न से पूर्ण, मृगों की माता ग्ररण्य की स्तुति ही करती हूँ।"

निदर्शन रूप में इन प्रत्यक्षकृत तथा परोक्षकृत स्तुतियों को देखने के ग्रनन्तर ग्रब हम प्रार्थनात्मक शैली पर ग्राते है।

## २. प्रार्थनात्मक शैली

वेदों मे देव, मनुष्य, पशु, पक्षी, नदी-सागर, ग्रौषधी-वनस्पति ग्रादि को सम्बोधन कर उनसे सुख, सम्पत्ति, सद्गुरा, ग्रारोग्य, दीर्घायुष्य, ग्रमरत्व, वीरता, विजय आदि की प्रार्थनाएँ की गई है। इस प्रकार के सब प्रसंग प्रार्थनात्मक शैली के ग्रन्तर्गत होने है। प्रार्थनात्मक शैली को याञ्चात्मक या याचनात्मक शैली भी कहा जा सकता है। इस शैली के कुछ उदाहररा दिए जा रहे हैं।

इन्द्र

इन्द्र श्रेष्ठानि द्रविणानि घेहि चित्ति दक्षस्य सुभगत्वमस्मे । पोषं रयोणामरिष्टं तन्नां स्वाद्मान बाचः सुविनत्वमहनाम् ॥

ऋग् २. २१. ६

हे इन्द्र, तुम हमें श्रेष्ठ सम्पत्तियाँ दो, बल की चेतना दो, सौभाग्य दो, ऐश्वयोँ की पुष्टि दो, शरीरो का आरोग्य दो, वाणी का माधुर्य दो, दिनो की स्विणमता दो।

इन्द्र ऋतु न आभर पिता पुत्रेभ्यो यथा। शिक्षाणो अस्मिन् पुरूहूत यामिन। जीवा ज्योतिरशीमहि॥

ऋग् ७. ३२. २६

हे इन्द्र, तुम हमे कर्म और प्रज्ञा "प्रदान करो, जैसे पिता पुत्र को प्रदान

१८. दिन भर लकड़ियाँ काट साथ गाडियों में भर वे गाडियाँ साथं ग्ररण्य से नगर की ओर लायी जाती हैं। पिक्तबद्ध ग्ररण्य से ग्राती हुई गाडियों को देखने से ऐसा प्रतीत होता है, मानो ग्ररण्य गाडियों की सृष्टि कर रहा हो।

१६. ऋतु = कर्म, प्रशा। नि०२ १; ३ ६

करता है। हे पुरूहूत, जीवन-पथ मे तुम हमे शिक्षा दो, जिससे जीवित-जागृत रहते हुए हम ज्योति को प्राप्त करे।

## ग्रगिन

रुचं नो घेहि न(हाजेषु रुचं र)जसु नस्कृषि । रुचं विक्रयेषु शुद्रेषु मिय धेहि रुचा रचम् ।।

यज् १८. ४८

हे अग्नि, हमारे ब्राह्मणों में तेजस्विता निहित करो, हमारे क्षतियों में तेजस्विता निहित करो, हमारे वैश्यों में तथा शुद्रों में तेजस्विता निहित करो, मेरे अन्दर तेजस्विता निहित करों।

यां मेषां बेबगणाः पितरक्वोपासते ।

तया मामद्य मेघाऽग्ने मेघाविनं कुरु स्वाहा ॥

मञ्ज ३२. १४

हे ग्रन्नि, जिस मेधा की देवजन तथा पितृजन उपासना करते हैं, उस मेधा से तुम मुक्ते मेधावी बनाग्रो। एतदर्थ मै तुम्हे हवि देता हूँ।

#### सोम

श नो भव हुद ग्रा पीत इन्द्रो पितेव सोम सूनवे सुशेवः।

ससेव सस्य उद्देशस धीरः प्र ए। श्रायुर्जीवसे सीम तारी ।। ऋग् ८ ४८ ४ हे सीम, पान किये हुए तुम हमारे हृदय के लिए शान्तिकारी होवो, हमारे लिए ऐसे ही सुखजनक होवो, जैसे पिता पुत्र के लिए तथा सखा सखा के लिए होता है। दीर्घ जीवन के लिए तम हमारी श्राय को बढाशो।

म्रजीतयेऽहतये पवस्य स्वस्तये सर्वतातये बृहते।

तदुशन्ति विश्व इमे सखायस्तदह विश्म पवमान सोम ॥ ऋग् ६, ६६, ४ हे सोम, तुम ग्रपराजय के लिए, ग्रविनाश के लिए बहो, सर्वविध विपुल स्वस्ति के लिए बहो। यही सब सखाग्रो की ग्रमिलाषा है, यही मेरी भी ग्रमिलाषा है।

#### वरुण

वि मच्छ्रथाय रशनामिवाग ऋध्याम ते वहरा लामृतस्य। मा तन्तुरछेदि वयतो धियं मे मा मात्रा शार्यपस . पुर ऋतो : ॥

ऋग् २. २८. ४

हे वरुण, रज्जु के समान जिस पाप से मैं बद्ध हूँ उसे मुक्त से शिथिल कर दो। हम तुम्हारी ऋत की नदी को प्राप्त करे। विचार का पट बुनते हुए मेरा तार छिन्न न हो, कर्म का परिमाण समय से पूर्व विशीर्ण न हो।

बह्वी दं राजन् वरुणानृतमाह पूरूषः । ९ तस्मात् सहस्रवीर्यं मुञ्च त पर्यहसः ।। ग्रथवं १६. ४४. ८. हे राजन् वरुग, पुरुष बहुत अधिक ग्रनृत भाषण किया करता है, उस पाप से हे सहस्रवीर्य, तुम हमे मुक्त रखो।

सूर्य

शं नो भव चक्षसा शं नो म्रह्ना शं भानुना शं हिमा शं घृणेन । यथा शध्वञ्छमसद् दुरोगो तत् सूर्यं द्रविणं चेहि चित्रम् ॥

ऋग १० ३७ १०

हे सूर्य, अपने प्रकाश से हमारे लिए मगलमय हो, अपने दिवस से हमारे लिए मंगलमय हो, अपने तेज से मगलमय हो, शीत ऋतु तथा ग्रीष्म ऋतु से मंगलमय हो। हमें वह अद्भुत ऐश्वर्य प्रदान कर जिस मे मार्ग में, घर में, सर्वत्र हमे मगल प्राप्त हो।

उदिह्य दिहि सूर्य वर्चसा माम्युदिहि । दिषक्च मह्यं रघ्यतु मा चाह दिषते रघं तबेद् विष्णो बहुषा वीर्याणि ।। त्य नः पृणोहि पशुभिविक्वरूपंः सुषाया मा षेहि परमे व्योमन् ।।

ग्रथर्व १७१.६

उदित हो, उदित हो, हे सूर्य अपने वर्चस् के साथ मेरे प्रति उदित हो। शत्रु मेरे वशवर्ती हो जाये, मैं शत्रु के वशवर्ती न होऊँ। हे विष्णु, तेरे बहुविध पराक्रम है, तू विश्वरूप किरणों से हमारा पालन कर, मुक्ते सुधा के मध्य निहित कर, परम व्योम में निहित कर।

सविता

अधित्ती यच्चकृमा देव्ये जने दीनैर्वक्षः प्रमूती पूरुवत्वता । वेवेषु च सवितर्मानुषेषु च त्वं नो ग्रय सुवतादनागसः ।।

ऋग् ४ ५४ ३

अज्ञानवरा, दुबंलतावरा, ऐरवर्य के मद मे आकर या पौरुष के ग्रभिमान मे हमने जो देवों के प्रति अथवा मनुष्यों के प्रति ग्रपराध किया है, उस से हे सवित:, तुम हमे निष्पाप करो।

या मा लक्ष्मीः पतयालू रजुष्टाभिचस्कन्द चन्दनेन वृक्षम् । अन्यत्रास्मत् सवितस्तामितो धा हिरण्यहस्तो वसु नो रराणः ॥

ग्रथर्व ७११५२

जो पतन की म्रोर ले जाने वाली म्रप्रिय लक्ष्मी मुक्त से ऐसे चिपट गयी है, जैसे लता वृक्ष से । उसे हे सवितः, हमारे पास से अन्यत्र कर दो, हिरण्य-हस्त होकर तुम हमे ग्रुभ लक्ष्मी प्रदान करो ।

## द्यावापृथिवी

उदायुरु बलभुत् कृतभुत् कृत्यामुन्मनीषामुदिन्द्रियम् । आयुष्कृदायुष्पत्नी स्वधावन्तौ गोपा मे स्तं गोपायतं मा आत्मसदौ मे स्त मा हिसिष्टम् ॥ प्रथर्व ५.६.५

हे द्यावापृथिवी, मेरी आयु को बढाओ, वल को बढ़ाओ, कृत को बढाओ, कृत्य को बढाओ, मनीषा को बढ़ाओ, इन्द्रियों की शक्ति को बढाओ। तुम आयु देने वाले तथा आयु के रक्षक हो, ग्रन्नादि के भड़ार हो, मेरे रक्षक होवी, मेरे श्रन्दर ग्रात्म बल को स्थापित करो, मेरी हिसा मत करो।

#### श्राणापान

प्र विशतं प्रारागानावन इवाहाविव वजम् । व्यन्ये यन्तु मृत्यवो यानाहृरिमरान् छतम् ।। इहैव स्तं प्रारागानौ माप गातमितो युवम् । शरीरमस्याङ्गानि जरसे वहत पुनः ॥ ग्रथर्व ३.११ ४,६

हे प्राणापानो, तुम शरीर में प्रवेश करो, जैसे बैलो की जोडी ब्रज में प्रवेश करती है। तुम्हारे द्वारा मृत्युए, जिन्हें सैकडो प्रकार की कहते हैं, दूर हो जाये। तुम यही रहो, यहाँ में बाहर मत जाग्रो। इस मनुष्य के शरीर को तथा श्रगों को पूर्ण आयु तक ले चलो।

## दुन्द्भि

उप व्यासय पृथिबीमुत द्या पुरुत्रा ते मनुतां विध्वित जगत्। स दुन्दुभे सजूरिन्द्रेश देवं दूराद् दवीयो श्रथसेध शत्रून्।। श्रा ऋन्दय बलमोजो न श्रा था निःष्टनिहि दुरिता बाधमान । श्रप प्रोध दुन्दुभे दुच्छुना इत इन्द्रस्य मुब्टिरसि वीडयस्व।।

ऋग् ६.४७.२६,३०

हे दुन्दुभि, धरा और गगन को गुजा दे, चारो ओर विविध रूप मे स्थित सब जगत् तेरा सिक्का माने । इन्द्र तथा देवो के साथ मिलकर शत्रुभो को दूर से दूर पलायन करा दे । उन्हें श्राक्रन्दन करा, हमारे श्रन्दर बल तथा श्रोज धृत कर, उच्च शब्द कर, दुष्ट वैरियो को बाधित कर। हमारे पास से दुर्गति का निस्सारण कर दे। तू इन्द्र की मुष्टि है, पराक्रम दिखा।

इत मन्त्रों मे धन बल, सौभाग्य, पुष्टि, ग्रारोग्य, माधुर्य कर्म प्रज्ञा, तेजस्विता, मेधा, सुल-बान्ति, स्वस्ति, पापमुक्ति, ऋत, मंगल, वर्चस् ग्रादि की उज्वल प्रार्थनाएँ की गई है। इन से वेद की दृष्टि में कौन सी वस्तुएँ

मनुष्य के लिए स्पृहर्गीय हैं, इस पर भी प्रकाश पडता है। वेद की उस्कृष्ट प्रार्थनात्रों का संग्रह बहुत बड़ा हो सकता है, परन्तु विस्तार के भय से यहाँ कुछ ही प्रार्थनाएँ दी गयी है।

#### ३. ग्राशंसात्मक शैली

स्तुत्यात्मक तथा प्रार्थनात्मक शैलियों के विवेचन के उपरान्त ग्रंब ग्रांशसात्मक शैली को लेते हैं। इसमें मनुष्य ग्रंपनी ग्रांकाक्षा व्यक्त करता है कि मैं
ऐसा बनूँ, मुक्ते अमुक-ग्रंमुक वस्तुएँ या सद्गुण प्राप्त हो, ग्रांदि। ये ग्रांशसाए
मुख्यतः तीन प्रकार की होती है। प्रथम प्रकार में किसी देवता ग्रांदि को
सम्बोधन कर ग्रांकाक्षा व्यक्त की जाती है, यथा—'वय ते ग्रंग्ने सिमधा
विधेम (ऋग् ७ १४ २)'। द्वितीय प्रकार में देवता ग्रांदि को सम्बोधन नहीं
किया जाता, किन्तु उस का नामोल्लेख करते हुए यह कहा जाता है कि वह
हमें ग्रमुक लाभ पहुँचाये, यथा—'यशस मेन्द्रों मधवान् कृणोतु (अथवं ६.५६१)'।
तृतीय प्रकार में देवता ग्रांदि के उल्लेख के बिना ही सामान्यतः कोई ग्रांकाक्षा
प्रकट की जाती है, यथा—'मूर्घांह रयीएा। मूर्घा समानानां भूयासम् (ग्रथवं
१६.३.१)। प्रार्थनात्मक शैली से इसमें भेद यह है कि प्रार्थनात्मक शैली में
याचना होती है, किन्तु इस में इच्छा मात्र प्रदिश्ति की जाती है। निम्न
उदाहरणों से इस शैली का स्वरूप ग्रंघंक स्पष्ट हो सकेगा।

#### ऋग्वेद

धा नो भद्राः ऋतवो यन्तु विश्वतोऽवस्थासो श्रपरीतास उव्भिदः। देवा नो यचा सदमिव् वृधे श्रसन्नप्रायुवो रक्षितारो दिवे विवे ॥

ऋग् १.५६.१

"भद्र सकल्प ही सब ग्रोर से हमारे ग्रन्दर ग्राये, जो सकल्पो से दबे-धिरे न हों, तथा बाधाग्रो का उद्भेदन करने वाले हो, जिससे देव सदा ही हमारी उन्नति करें तथा बिना प्रमाद के दिन-प्रतिदिन हमारी रक्षा मे प्रवृत्त रहे।"

भद्रं कर्णे भिः शृणुयाम देवा भद्रं पश्चेमाक्षभियंजन्ताः।

स्थिरंरङ्गं स्तुष्टुवासस्तन्भिर्थ्यशेम देवहितं यदायुः ।। ऋग् १. ८९ ८

'हे देवो, कानो से हम भद्र का ही श्रवरण करे। हे पूज्यो, नेत्रो से हम भद्र का ही दर्शन करे। दृढ ग्रंगो से तका शरीरो से स्तुति-पूजन करते हुए हम देवो द्वारा स्थापित पूर्ण आयु को प्राप्त करे।

भन्वना गा भन्वनाजि जयेम भन्वना तीवाः समदो जयेम । भनुः शत्रोरपकाम कृगोति भन्वना सर्वाः प्रदिशो जयेम ।। ऋग् ६.७४.२ घनुष से हम गौन्नो या भूमियों को जीत लेवे, धनुष से सग्राम को जीत लेवे, धनुष से तीव्र मदोन्मत्त शत्रुओं को जीत लेवे। धनुष शत्रु के मनोरथ को विफल कर देता है। धनुष से हम सब दिशास्त्रों को जीत लेवे।

शं नः सूर्यं उरुचक्षा उदेतु श नश्चतस्रः प्रविशो भवन्तु ।

श नः पर्वता ध्रुवयो भवन्तु श नः सिन्धव शमु सन्स्वापः ॥ ऋग् ७.३४ **८** 

बहुप्रकाशक सूर्य हमे सुख-शान्ति देता हुग्रा उदित हो, चारो प्रदिशाएं हमारे लिए सुख-शांतिकर हो। ग्रचल पर्वत हमे सुख-शान्ति दे, समुद्र सुख शान्ति दे, नदिया सुख-शान्ति दे।

उतेदानीं भगवन्तः स्यामोत प्रिपत्व उत मध्ये ग्रह्माम् । उतोदिता मधवन् सूर्यस्य वयं देवानां सुमतौ स्याम ॥ ऋग् ७ ४१.४

इस समय प्रातः हम सौभाग्यशाली हो, पूर्वाह्न मे सौभाग्यशाली हो, मध्यग्ह्न मे सौभाग्यशाली हो, ग्रौर हे मघवन्, सूर्यास्त<sup>3</sup> के समय भी हम सौभाग्यशाली हो तथा देवो की सुमति मे रहे।

गोभिष्टरेमार्मातं दुरेवां यवेन क्षुषं पुरुहूत विदवाम् ।

वयं राजिभः प्रथमा धनान्यस्माकेन वृजनेना जयेम ।। ऋग् १०४२१०

हम गौग्रो के दुग्ध, घृतादि से कुमार्ग पर ने जाने बाली ग्रमित को पार कर लेवे, ग्रौर हे पुरुहूत इन्द्र, यवादि घान्यों से समस्त क्षुधा को पार कर लेवे। हम राजाग्रो की सहायता से तथा ग्रपने बल से श्रोष्ठ धनों को जीत लेवे।

## यजुर्वेद

प्राणक्च मेऽपानक्च मे ब्यानक्च मेऽसुक्च मे चित्तं च म ग्राधीतं च मे बाक् च मे मनक्च मे चक्षुक्च मे श्रोत्र च मे दक्षक्च मे बलं च मे यज्ञेन कल्पन्ताम् ॥ ऋग् १८ २

मेरे प्राण, अपान, व्यान, ग्रसु, चित्त, विचार, बाग्गी, मन, चक्षु, श्रोत्र, चातुर्य, बल सब यज्ञ द्वारा सामर्थ्य को प्राप्त करे।

आ ब्रह्मन् ब्राह्मणो ब्रह्मवर्चसी जायता— मा राष्ट्रे राजन्यः शूर इषध्योऽतिथ्याधी महारथो जायतां दोग्ध्री धेनुर्वोढानङ्वानाशुः सप्तिः पुरन्धिर्योषा जिष्ण् रथेष्ठाः सभेयो युवास्य यजमानस्य वीरो जायतां

२०. उदिता सूर्यस्य । ''उदिता उदितौ उदये सति''—सायगा । at sunset : Griffith

निकामे निकामे नः पर्जन्यो वर्षतु फलवत्यो न श्रोषधयः पच्यन्तां योगक्षेमो नः कल्पताम् ॥ यजु २२. २२

हे ब्रह्मन् हमारे राष्ट्र मे ब्रह्मवर्चस्वी ब्राह्मण हो, शूर, धनुविद्या में कुशल, नीरोग, महारथी, क्षत्रिय हो, दुधार गौए हो, भारवाही बैल हो, वेगवान् घोडे हो, गृहकार्यकुशल नारिया हो, विजयशील रथारोही हो, इस यजमान का सम्य, युवा, वीर पुत्र हो। इच्छानुसार पर्जन्य बरसे, श्रोषधिया फलवती होकर पके, सर्वविघ, योगक्षेम हमें प्राप्त हो।

इदं में ब्रह्म च क्षत्र चोमे श्रियमश्नुताम् । मिय देवा दधतु श्रियमुत्तमां तस्यै ते स्वाहा ॥यजु३२ १६

यह मेरा ब्राह्मबल और क्षात्रबल शोभा को प्राप्त करे। मेरे अन्दर देव उत्तम श्री को निहित करे। हे श्रो, तेरा स्वागत है।

यन्मे छिट्टं चक्षुषो हृदयस्य मनसो वातितृण्ए।

बृहस्पतिमें तद् दधातु । श नो भवतु भुवनस्य यस्पति. ।। यजु ३६ २ जो मेरे नेत्र, हृदय या मन का बहुत बडा छिद्र है, उसे बृहस्पति भर देवे । जो भुवन का ग्रिधिपति है, वह हमारे लिए सुम्वकर हो ।

#### सामवेद

यशो मा द्वावापृथिवी यशो मेन्द्रबृहस्पती। यशो भगस्य विन्दतु यशो मा प्रतिमुच्यताम्।

यशसा ३ स्याः संसदो हं प्रविता स्याम् ॥ मामः पू. ६. ३. १०

द्यावापृथिवी मुर्फे यश प्राप्त कराये, इन्द्र ग्रौर बृहस्पति मुर्फे यज्ञ प्राप्त कराये, मुर्फे सौभाग्यशालिता का यश प्राप्त हो, यह मुर्फ से छूटे नहीं। मैं इस ससद् का यशस्वी वक्ता बन् ।

## ग्रथर्ववेद

स्वस्ति मात्र उत पित्रे नो ग्रस्तु स्वस्ति गोम्यो जगते पुरुषेम्यः । विश्व सुभूतं सुविदत्रं नो श्रस्तु ज्योगेव दृशेम सूर्यम् ।। श्रथवं १ ३१. ४ हमारी माता को ग्रोर हमारे पिता को स्वस्ति प्राप्त हो, हमारी गौग्रो को स्वस्ति प्राप्त हो, पुरुषो को ग्रोर सब जगत् को स्वस्ति प्राप्त हो । सनस्त उत्तम ऐश्वर्य एव उत्तम ज्ञान हमे प्राप्त हो, चिरकाल तक हम सूर्य का दर्शन करते रहे ।

२१. स्वाहा की निरुक्ति के लिए द्रष्टब्यः निरु ५.२०। ग्रथर्व ५.५.२४ में स्वाहा का विरोधी दुराहा शब्द भी पठित है तथा वहा कहा गया है कि हमें स्वाहा प्राप्त हो और शत्रुधों को दुराहा।

मधुमन्मे निक्रमणं मधुमन्मे परायणम्। बाचा बदामि मधुमद् भूयासं मधुसदशः॥ अर्थवं १. ३४. ३

मेरा बाहर निकलना मधुमय हो, लौटकर आना मधुमय हो। मैं वाशी से मधुर भाषण करू, मैं मधु सङ्ग्रा हो जाऊ।

महां यजन्तां मम यानीष्टाकृतिः सत्या मनसो मे श्रस्तु । एनो मा निगां कतमच्चनाहं विश्वेदेवा अभिरक्षन्तु मेह ।। श्रद्यवं ५.३.४ मेरी जो अभीष्ट वस्तुए हैं, वे मुभ्ते प्राप्त हो जाये, मेरे मन का सकल्प सत्य होकर रहे । मैं किसी भी पाप को प्राप्त न करू । सब देव मेरी रक्षा में तत्पर हो जाये ।

पुनन्तु मा देवजनाः पुनन्तु मनवो धिया । पुनन्तु विश्वा भूतानि पवमानः पुनातु मा ।। भ्रथर्व ६. १६. १

देवजन मुक्ते पवित्र करे, मनस्वी-जन अपने विचारों से मुक्ते पवित्र करे, सब भूत मुक्ते पवित्र करे, पवित्रकर्ता सोम प्रभु मुक्ते पवित्र करे।

सिहे व्याध्न उत या पृदाकों त्विषरग्नौ ब्राह्मणे सूर्ये या । इन्द्रं या देवी सुभगा जजान सा न ऐतु वर्चसा संविदाना ।। अथर्व ६.३८.१ जो तेजस्विता सिह मे है, व्याध्न मे है, सर्प मे है, अग्नि मे है, ब्राह्मण मे है और जिस दिव्य सुभग तेजस्विता ने इन्द्र को इन्द्र बनाया है, वह वर्चस् से युक्त तेजस्विता हमे प्राप्त हो ।

श्रन्णा श्रस्मिन्नन्णाः परस्मिन् तृतीये लोके श्रन्णाः स्याम । ये देवयानाः पितृयाणाश्च लोकाः सर्वान् पथो श्रन्णा श्राक्षियेम ।।

म्रथर्व ६. ११७ ३

इस कुमारावस्था मे हम किसी के ऋणी न रहे, द्वितीय युवावस्था मे किसी के ऋणी न रहे, तृतीय वृद्धावस्था मे किसी के ऋणी न रहे। जो देवयान एवं पितृयाण लोक है, उनके मार्गी पर हम ऋण मे मुक्त होकर चले।

ग्रभय नः करत्यन्तरिक्षमभयं द्यावापृथिवी उभे इमे । अभयं पश्चादभयं पुरस्तादुत्तरादधरादभय नो ग्रस्तु ॥ ग्रथवं १६.१५.५

"ग्रन्तरिक्ष हमे ग्रभय प्राप्त कराये, ये दोनो द्यावापृथिवी ग्रभय प्राप्त करायें। पिरचम मे हमे ग्रभय प्राप्त हो, पूर्व मे ग्रभय प्राप्त हो, उत्तर-दक्षिण में भी ग्रभय प्राप्त हो।"

ग्राशसात्मक शैली के ये कुछ मन्त्र वेदो से चुन कर यहा प्रस्तुत किये गये है। इनमें विजय, सुख-शान्ति, सौभाग्य, सुमति, इन्द्रिय-सामर्थ्य, राष्ट्रीय योग-क्षेम, छिद्रपूर्ति, निष्पापता, पवित्रता, तेजस्विता, ऋणमोचन, ग्रभय ग्रादि की कामना की गयी है। ये ही कामनाये यदि किसी से याचना रूप में की जातीं तो इनमें प्रार्थनात्मक शैली होती। किन्तु यहा याचना न होकर धाशंसा-तमक शैली मे परिगणन होता है। प्रार्थनात्मक तथा ग्राशसात्मक दोनों शैलियों में अभिप्राय यही रहता है कि हमे अमुक-अमुक वस्तुओं की प्राप्ति हो, अतएब कुछ लोग दोनों को प्रार्थना या आशी शब्द से अभिहित करते हैं रहे।

## वैदिक स्तुति-प्रार्थना-श्राशंसाग्रों पर एक दृष्टि

जो स्तुतिया, प्रार्थनाए एव आशसाए ऊपर उद्धृत की गयी है, तथा इन में इतर जो वेदों में पायी जाती है, उनसे कुछ बाते सामने आती है। स्तुतिया कई प्रकार की मिलती है। कुछ स्तुतिया इन्द्र, वरुए। आदि देवों की है, कुछ मनुष्यों की है, यथा राजाओं की दानस्तुतिया के, कुछ गौ, वृषभ, मण्डूक, किपञ्जल आदि पशु-पक्षिओं की है, कुछ वात, पर्जन्य, सूर्य, चन्द्रादि प्राकृतिक शक्तियों की हैं, कुछ रोहणी, पृश्चिपणीं आदि ओषियों की, तथा कुछ रथ, दुन्दुभि, धनुष, ज्या, इषु, उलूखल-मुसल आदि की। इसी प्रकार प्रार्थनाए भी देव, मनुष्य, ओषधी-वनस्पति एव रथ, लाक्षा, अजन, सिहासन, इष्टका आदि सबसे की गयी हैं। हमने जो ऊपर स्तुति, प्रार्थना एवं आशंसाओं के उदाहरण दिये है वे अत्यल्प है, वेदों में बहुत विस्तार में विविध विषयों पर स्तुति आदि मिलती है।

## मेक्समूलर का हीनोथीज्म

इन्द्र, वहरण आदि देवों की स्तुति में द्यावावृधिवीं को उत्पन्न करना आदि कुछ बाते ऐसी है, जो प्राय. सभी देवों के लिए कही गयी हैं। इससे मैक्समूलर ने एक हीनोथीं जम नामक वाद की कल्पना की है, जिसका अभिप्राय यह है कि वैदिक ऋषि जिस देवता की स्तुति करने लगते थे, उसी को सब से वड़ा कह देते थे, कोई एक सब से ज्येष्ठ देव है ऐसा वे नहीं समक्तते थे। ऐसा कथन करते हुए मैक्समूलर वैदिक वर्ष को अनेक-देवताबाद तथा एक देवता-

२२. द्रष्टव्यः इस म्रध्याय के प्रारम्भ मे यास्क एव स्वामी दयानन्द का मत । किन्तु वही उद्धृत शौनक के मतानुसार ग्राशंसात्मक शैली याचना या प्रार्थना की शैली से भिन्न है ।

२३ ऋग्वेद मे कई राजाग्रों की दानस्तुतिया मिलती है, जिनका उल्लेख प्रथम ग्रध्याय में किया जा चुका है (पृ० ८, ६)। स्तुतियों के प्रसंग में विस्तारभय से हमने इन दानस्तुतियों को नहीं लिया है।

वाद दोनो से भिन्न प्रकार का वताते हैं । वस्तुतः देवों की स्तुति में दो प्रकार के अंश रहते हैं, एक वह अश जो सब देवों में समान है, दूसरा उस देव का अपना विशेष अंश । वेदों में ही ऐसे अनेक स्थल है, जिनमें यह कहा है कि सब देव एक ही सत्ता के नामान्तर रें हैं। सब देवों की कुछ अश में समान स्तुति भी हीनोथीजम की नहीं, किन्तु इस अनेकों में एक देवता के वाद की ही पुष्टि करती रें हैं। देवों की स्तुति में प्रत्येक देव का जो दूसरा अपना स्वतन्त्र अंश है, उससे इस पर प्रकाश पड़ता है कि क्यों उस देव को पृथक् रखा गया। जैसे विष्णु में सर्वव्यापकता का गुण एवं वरुण में अनृताचरण करने वाले को पाशों से बाधने का गुण विशेष है, एवं विष्णु और वरुण जब उस एक ज्येष्ठ देव के ही नामान्तर होते हैं, तब उसकी इन विशेषताओं को सूचित करते हैं। वेदों की शैली क्योंक अध्यात्म, अधिदैवत, अधियज्ञ आदि विभिन्न क्षेत्रों में अर्थ देने की है, अत: इन अनेक नामों से एक देव के विभिन्न गुण भी सूचित हो जाते हैं, साथ ही ये प्रकृति, अरीर, राष्ट्र आदि में इतर अर्थों के वाचक भी हो जाते हैं। एवं 'एका किया द्वर्थंकरी प्रसिद्धा' का न्याय चिरतार्थं होता है।

## जड़ पदार्थीं की स्तुति : विविध वाद

जड पदार्थों से सबद्ध जो स्तुति-प्रार्थनाए मिलती है, उनके विषय में चार वाद उल्लेखनीय है।

२४. द्रष्टव्यः मैक्समूलरः इडिया ह्वाट कैन इट टीच अस. ग्रीक्सफोर्ड १८६६, पृ. १४७, १६३।

२५ ऋग् १ १६४ ४६;२ १. ३,७ , १०. ८२ ३,१० ११४.५; यजु ३२. १; भ्रयर्व १३ ४

२६. मैंक्समूलर ने अपने बाद के प्रन्थ 'दि सिक्स सिस्टम्स आफ फिलासफी' में स्वयं इस तथ्य को स्वीकार किया है। अन्य अनेक विद्वान् भी वेद में एक-देवतावाद के विचार का समर्थन करते है।

Charles Coleman: Mythology of the Hindus. Schlegel: Wisdom of the Ancient Indians. W. D. Brown: Superiority of the Vedic Religion. Shri Aurobind: Dayanand and the Veda Dwija Das Dutta Rigveda Unveiled.

इनके उद्धरगो के लिए द्रष्टव्यः वेदो का यथार्थस्वरूप. धर्मदेव विद्या-वासस्पति, पृ. १७६-१६२। डा॰ मगलदेव भी वेदोक्त अनेक देवताओं में एकंत्व का दर्शन करते हैं, द्रष्टव्यः भारतीय संस्कृति का विकास, वैदिक भारा, १६६४, पृ॰ १०८, १६५, २४४, ३६१।

अभिमानि-देवतावाद-प्रथम ग्रिममानि-देवतावाद है, जिसका सायण ने ग्रमने ऋग्वेद-भाष्य के उपोद्घात में वेदान्तसूत्र 'ग्रिममानिव्यपदेशस्तु' २ १.५ उद्घृत करते हुए पोषण किया है। शंका उठाई गई है कि वेद में दमें, क्षुर, पाषाणादि ग्रचेतनों से चेतनवत् सम्बोधन मिलता है, ग्रतः वेद ग्रप्रामाणिक हैं। उत्तर दिया है कि दमें, क्षुरादि से उन्हीं को सम्बोधन किया जाता है"।

प्रकृतिपूजावाद-द्वितीय प्रकृतिपूजावाद है, जिसका ग्रभिप्राय यह है कि ग्रग्नि, वायु आदि देवता प्राकृतिक विद्वि, पवन आदि ही है, तथा वैदिक ऋषि इन प्राकृतिक पदार्थों को देवता समभ कर पूजते थे। विश्व की नियामक कोई चेतन शक्ति है, इससे वे ग्रनभिज्ञ थे, इस की कल्पना उनके मस्तिष्क मे बहुत उत्तर काल में ग्रायी जिसका केवल कुछ परवर्ती मन्त्रों में उल्लेख है। इस मत के उद्भावक मैक्समूलर ग्रादि पाश्चात्य विद्वान् है, जिसका खण्डन स्वामी दयानन्द ने ग्रपनी ऋग्वेदादिभाष्य-भूमिका के वेदविषयविचार-प्रकरण में किया है।

क्यत्ययवाद-तृतीय स्वामी दयानन्द का व्यत्ययवाद है। जहां भी वेद में जड पदार्थ को सम्बोधन किया गया है, वहां स्वामी दयानन्द ने उसे व्यत्यय मान कर अर्थ करने हुए पुरुष परिवर्तित कर दिया है। यथा 'आपः पुनीत भेषजम्' को वे 'आपः पुग्निन भेषजम्' में परिवर्तित कर लेते हैं । यहां तक कि जब अग्नि आदि देवतापदों का अर्थ परमात्मा करते हैं, तब व्यत्यय नहीं मानते, पर जब भौतिक अग्नि आदि अर्थ लेने हैं, तब व्यत्यय स्वीकार करते हैं। वैदिक भाषा के इस नियम की ओर उन्होंने अपनी ऋग्वेदादिभाष्यभूमिका में भी 'वैदिक शब्दों के विशेष नियम' प्रकरण में ध्यान आकृष्ट किया है।

२७ शका-'ग्रोषघे त्राथस्वेनम्' इति मन्त्रो दर्भविषयः, 'स्विधितेमैन हिंसीः' इति क्षुरविषयः, शृगोत ग्रावागा इति पाषाग्राविषयः । एतेष्वचेतनानां दर्भक्षुरपाषागाना चेतनवत् सम्बोधनः श्रूयते । नतो द्वौ चन्द्रमसाविति वाक्यवद् विपरीतार्थबोधकत्वादप्रामाण्यम् । उत्तर -ओषघ्यादिमन्त्रेष्वपि चेनना एव तदिभमानिदेवतास्तेन तेन नाम्ना सम्बोध्यन्ते । ताश्च देवता भगवता बाररायग्रोन 'ग्रभिमानिव्यप-देशस्तु' इति सूत्रे सूत्रिताः । सायग्र, ऋग्वेद भाष्य का उपोद्धात ।

२८ द्रष्टव्यः ऋग् १.२३.२१ का स्वामिभाष्य ।

२६. व्याकरणरीत्या प्रथममध्यमोत्तमपुरुषाः क्रमेण भवन्ति, तत्र जड़पदार्थेषु प्रथमपुरुष एव, चेतनेषु मध्यमोत्तमो च । श्रय लौकिकवैदिकशब्दयोः सार्वत्रिको नियमः । परन्तु वैदिकव्यवहारे जडेऽपि प्रत्यक्षे मध्यमपुरुषयोगाः

आरोपवाद-चतुर्थं वाद आलंकारिको का है, यह है आरोपवाद अर्थात् जहा जड़ पदार्थ में सम्बोधन होता है वहा जड़ में चेतनत्व का आरोप करके वैसा प्रयोग किया जाता है। ऐसे प्रयोग हुम लोक में भी करते हैं। इस प्रकार जब हम रथ को सम्बोधन कर कहते है 'वनस्पते वीड्वङ्गो हि भूया:-हे रथ तू दृढाग हो', तब हमारा अभिप्राय यही होता है कि हम रथ को दृढांग बनाये, क्योंकि रथ चेतन तो है नहीं, जो हमारी प्रार्थना का श्रवण कर स्वय दृढाग हो जायेगा। आरोप द्वारा कथन में काव्य-सौन्दर्य का स्वारस्य होता है।

### वैदिक उदास भावनाएं

वैदिक प्रार्थनाम्रो तथा म्राशसाम्रो को देखने से ज्ञात होता है कि इनमें वडी उदात्त भावनाए विद्यमान है। इनमें भौतिकता एव माध्यात्मिकता, इहलोक एव परलोक, घर्म-अर्थ-काम एव मोक्ष का समन्यव पाया जाता है। देह मौर जगत् को तुच्छ समभकर इससे दूर भागने का भाव वेदो में नहीं है, वेद की दृष्टि में तो यह ससार बहुत प्यारा है—-'म्र्यं लोक: प्रियतम वा देश में तो यह ससार बहुत प्यारा है—-'म्र्यं लोक: प्रियतम वा देश से साधन रूप में ग्रह्ण कर उन्नति के लिए सदा प्रयत्नशील रहना ही जीवन का ध्येय है। निष्पापत्व, पवित्रता, तेज, यज्ञ, मेषा, निर्भयता, विजय, यह मनुष्य की ऊर्ध्वयात्रा के पाथेय एव निधि हैं । अत इनकी प्रार्थना बार-बार म्राती है। धन एव लक्ष्मी की याचना भी पुन: पुन. की गयी है परन्तु वेद इसके लिए सतर्क है कि वह लक्ष्मी पाप की लक्ष्मी नहीं होनी चाहिए । वेद की मनेक प्रार्थनाए मनुष्य-जीवन का सबल हैं। अपर उद्धृत यजुर्वेद की म्रा बहान्। म्रादि राष्ट्रीय प्रार्थनाया म्राशसा किसी भी देश का राष्ट्रगीत बनने योग्य है।

वेद की स्तुत्यात्मक एव प्रार्थना तथा ग्राशसा की शैलियो का विचार ग्रन्य शैलियों के विचार के समान ही पर्याप्त महत्त्वपूर्ण है। वेद मे जिन बातों की स्तुति है एवं जिन सद्गुरा ग्रादि की प्रार्थना है उनकी प्राप्त का

सन्ति । तत्रेद बोध्यं जडाना पदार्थानामुपकारार्थं प्रत्यक्षकरणमात्रमेव प्रयोजनमिति । — ऋ भा. भू.

३०. ग्रथर्व ५ ३०.१७

३१. वैदिक उदात्त भावनाम्रो के परिचय के लिए द्रष्टब्य: लेखक की 'वैदिक सूक्तियां', प्रकाशन-मन्दिर, गुरुकुल कागडी ।

३२. प्र पतेत. पापि लक्ष्मि, श्रयर्व ७.११५.१ ।

मनुष्य प्रयान करे, यह विधि इनसे सूचित होती है। यह हम पूर्व देख चुके हैं कि वेद स्मृतिशास्त्रों के समान स्पष्ट रूप से विधि या शादेश कम देते हैं, शन्य शैक्षियों में कथित वृत्त से विधियों की कल्पना की जाती है। तह में शैक्षी का सूक्ष्म निरीक्षण श्रावश्यक है।

## संकेत-सूची

**अथर्व** अ. भा.

ग्रमर

**ग्राच्**व. गृ

ऋक्. प्रा

ऋग्.

ऋ. भा.

ऋ. भा. भू.

ऐ. ब्रा

ऐ. म्रा.

ऐ. उ.

कठ.

का ऋ.सर्वाः

काशी सू.

केन

कौ. ब्रा

कौ. सू.

गी. ब्रा.

छा. सा.

छा. उ.

जै. उ

जै. न्या

ता. द्राः

तै. ब्रा.

तै. मा.

तै. उ.

तै. सं.

देवी भा

नि.

निरु

प्रथर्ववेद

अथवंवेद-भाष्य

ग्रमरकोश

ग्राश्वलायन गृह्यसूत्र

ऋक्प्रातिशाख्य

ऋग्वेद

ऋग्वेद भाष्य

ऋग्वेदादिभाष्यभूमिका, स्वामी दयानन्द

ऐतरेय बाह्यरा ऐतरेय आरण्यक

ऐतरेय उपनिषद्

कठोपनिषद्

कात्यायन ऋक्सर्वानुक्रमणी

कात्यायन श्रीतसूत्र

केनोपनिषद्

कौषीतकी ब्राह्मरा

कौशिक सूत्र

गोपथ ब्राह्मग्

छान्दोग्य ब्राह्मण

छान्दोग्य उपनिषद्

जैमिनीय उपनिषद्

जैमिनीय न्यायमाला

ताण्ड्य बाह्यगा

तैत्तिरीय ब्राह्मण

तैत्तरीय श्रारण्यक

तैत्तिरीय उपनिषद्

तैतिरीय संहिता

देवी भागवत

निषण्दु यास्कीय

निरुक्त यास्कीय

पा॰ पा. शि. पू मी. प्रश्न भा. पु. मृ. उ.

बृ. दे.

मत्स्य पु.

मनु

महा भाः

मही भा

मु.

यजु

वायु चु.

विष्णु पु

वे. सू.

₹.

शत

शा. श्री. सू.

ध्वेता.

सा. का.

सा. द.

साः भा

साम

पाणिनीय मञ्टाष्यायी पाणिनीय शिक्षा पूर्व मीमांसा

प्रश्नोपनिषद्

भागवत पुराण

बृहदारण्यक उपनिषद्

बृहद् देवता

मत्स्य पुराण

मनुसमृति

महाभारत

महीघर भाष्य

मुण्डकोपनिषर्

यजुर्वेद शुक्ल दाजसमेपि

<mark>नायु</mark> पुरा<mark>ण</mark>

विष्णु पुराण

वेदान्त सूत्र

बैशेषिक सूत्र

शतपथ ब्राह्मण

शासायन श्रोतसूत्र

स्वेताश्वतर उपनिषद्

सास्य कारिका

साहित्य दर्पण

सायण भाष्य

सामवेद कौणुम बाखा

## संदर्भ ग्रन्थ-सूची

भ्रयवंवेदपदानामनुक्रमिणका-निर्णय सागर प्रेस भ्रथवंवेदभाष्य-श्री पाद दामोदर सातवलेकर ग्रयर्ववेद संहिता (मूल)-श्री पाद दामोदर सातवलेकर ध्रथवंवेद संहिता (हिन्दी भाष्य)-जयदेव शर्मा विद्यालकार ग्रयर्ववेद सहिता (सायराभाष्य)-विश्वेश्वरानन्द वैदिक शोध सस्थान म्रयर्ववेद संहिता (सायराभाष्य तथा हिन्दी अनुवाद सहित)-प० रामचन्द्र शर्मा ग्रस्यवामीय सूक्त-आत्मानन्द श्राकाश पोथी (गुजराती)-निरजन वर्मा ईशादिदशोपनिषद:-शाकर भाष्य, मोतीलाल बनारमीदास उणादि कोश-वैदिक यत्रालय ग्रजमेर उषा देवता-श्रीपाद दामोदर सातवलेकर ऋक्प्रातिशास्य-शौनक ऋक्सर्वानुक्रमणी-कात्यायन ऋग्वेद-रामगोविन्द द्विवेदी ऋग्वेदादिभाष्यभूमिका-स्वामी दयानन्द ऋग्वेदादिभाष्यभूमिकाना सग्रह:-सायगा, स० बलदेव उपाध्याय ऋग्वेदपदानुक्रमणिका-निर्णयसागर प्रेस ऋग्वेदानुकमणी-माधव भट्ट ऋग्वेद सहिता-स्कन्द स्वामी, उद्गीथ, वेकटमाधव, मुद्गल भाष्य, विश्वेश्वरानन्द वै. शो स०। ऋग्वेद सहिता-जयदेव शर्मा विद्यालकार ऋग्वेद सहिता (सायगा भाष्य)-वैदिक संशोधन मण्डल, पूना एकादशोपनिषद्-स्वामी सत्यानन्द ऐतरेय भारण्यक-सायराभाष्य सहित ऐतरेय शाह्यण-सायणभाष्य सहित काल्यायन श्रीतसूत-कात्यायन काञ्यादर्श-दण्डी काशिका-वामन तथा जयादित्य कौषीतकी बाह्यरा गगन ने गोसे (गुजराती)-निरंजन वर्मा

गोपथ ब्राह्मण जैमिनीय उपनिषद् बाह्यण जैमिनीय न्यायमाला छान्दोग्य ब्राह्मण ताण्ड्य महाब्राह्मरा तैत्तिरीय ग्रारण्यक तैत्तिरीय ब्राह्मण दैवत सहिता-श्रीपाद दामोदर सातवलेकर निधण्ट् निरुक्त भाष्य-स्कन्द स्वामी निरुक्त भाष्य-दुर्गाचार्य निरुक्त भाष्य-चन्द्रमिए विद्यालकार न्यायदर्शन-वास्स्यायन भाष्य पाणिनीय शिक्षा बृहद् देवता-शौनक, सं० रामकुमार राय भागवत प्राए। भारतीय संस्कृति का विकास (वैदिक धारा)-मगलदेव शास्त्री मत्म्य पुराण मन्त्रार्थ चन्द्रोदय-दामोदर शर्मा भा महाभारत-व्यास मीमासा कोश-केवलानन्द सरस्वती मीमासा दर्शन-जैमिनि यजुर्वेद काठक सहिता-स्वाध्याय मण्डल, किला पारडी यजुर्वेद काण्व सहिता-स्वाध्याय मण्डल, किला पारडी यजुर्वेद तैतिरीय सहिता-स्वाध्याय मण्डल, किला पारडी यजुर्वेदपदानुक्रमणिका-निर्णय सागर प्रेस यजुर्वेद मैत्रायणी सहिता-स्वाध्याय मण्डल, पारडी यजुर्वेद वाजसनेयि सहिता-स्वाध्याय मण्डल, पारडी यजुर्वेद सहिता-जयदेव शर्मा विद्यालकार यजुर्वेद (वाजसनेयि मा० शुक्ल) सहिता-उवट, महीवर भाष्य, निर्माय सागरश्रेस यजुर्वेद भाष्यम्-स्वामी दयानन्द

यजुर्वेद भाष्यम्-ब्रह्मदत्त जिज्ञासु सम्पादित स्वतमी दमानन्द अन्ध्य, अ० १--१०

वेद रहस्य-श्री ग्ररविन्द वेदान्त सूत्र-शाकर भाष्य वेदार्ष कोष-प्रार्व प्रतिनिधि सभा, पंजाब वेदो का यथार्थ स्वरूप-धर्मदेव विद्यावाचस्पति वैदिक इतिहासार्थ निर्शय-शिक्शकर शास्त्री वैदिक इण्डेक्स (हिन्दी श्रनुवाद)-रामकुमार राय वैदिक कोश-सूर्यकान्त वैदिक कोष-हंसराज वैदिक ज्योतिष शास्त्र-प्रिप्ररत्त श्रार्ष वैदिक साहित्य ग्रौर सस्कृति च्यलदेव उपाध्याय वैशेषिक सूत्र-प्रशस्तपाद भाष्य शतपथ ब्राह्मणम् (मूल) ग्रन्थृत ग्रन्थमाला शतपथ ब्राह्मणम् (मध्यन्दिन)-हरिस्वामी तथा सायणभाष्य, कल्यागा, बम्बई सत्यार्थप्रकाश-स्वामी दयानन्द सर्वदर्शन सग्रह-माधव सामवेद-सायगा भाष्य सामवेद-जगदेव शर्मा विद्यालकार सामवेद-तुलसीराम सामवेदानुक्रमणिका-निर्णय सागर सास्य तत्त्वकौमुदी-वाचस्पति मिश्र साहित्य दर्पग्-विद्वनाथ

Ancient Sanskrit Literature.
Asya Vamasya Hymn.
Asya Vamasya Suktam
Brihad Devata
History of Dharma Shastra.
History of Sanskrit Literature
Vedic Period.
Hymns of the Atharva Veda
Hymns of the Rigveda.
Hymns from the Rigveda.
India, what can it teach us
On the Veda.
Rigveda (English Translation).

Maxmullar
Dr. C. Kunhan Raja
R. V. Vaidya
Macdonell
P. V Kane

Macdonell
Griffith
Griffith
Peterson
Maxmullar
Shri Aurobindo
H. W. Wilson

Rigveda and Vedic Religion. A. C. Clayton

Sacred Books of the East (Vol. Edited by Maxmullar

XXXII).

Sacred Books of the East (Vol. Edited by Maxmullar

XLII)

Sparks from the Vedic fire. V. S. Agarwal

The Arctic Home in the

Vedas. B. G. Tilak

The Vedas Maxmullar

The White Yajurveda. Griffith

Vedic Age Majumdar and Pusalker

Vedic Index. Macdonell

Vedic Mythology. Macdonell

Vedic Reader for students. Macdonell

# मन्त्रानुक्रमि्का

| मस्त्र                                    | र्वेड        | <b>म</b> स्त्र             | <b>बृह</b>  |
|-------------------------------------------|--------------|----------------------------|-------------|
| अक्षास इदच्यु शिनो                        | <b>?</b> 3 3 | भनव्यान् दाचार             | <b>K</b> e  |
| अक्षीम्या ते नासिकाम्यां                  | २४२          | बनुवत पितु पुत्रो          | २४४         |
| <b>ग्रक्षै</b> र्मा दोव्यः                | 8 = 3        | शनुत्तमा ते मघवन्          | <b>१</b> ४५ |
| ग्रक्ष्यीच ते मुख चते                     | १२८          | प्रनृता प्रस्मित्रनृताः    | ३१६         |
| अगस्त्य: खनमान.                           | <b>१ १</b> १ | ग्रन्तरिक्षप्रा रजसो       | <b>१</b> ८५ |
| अग्निरस्मि जन्मना                         | १२४          | प्रन्यम् षु त्व            | <b>१६</b> २ |
| अग्निः सप्ति                              | २६४          | भन्ये जाया परि             | 134         |
| ग्रग्निर्ददाति सत्पति                     | २६२          | भवकामन् पौरुषेया <b>र्</b> | २४४         |
| <b>प्र</b> ग्निर्देवेषु                   | २४२          | <b>ग्र</b> प तस्य इत तमो   | ₹७४         |
| <b>अ</b> ग्निस्तुविश्रवस्तम               | २६२          | ध्रपश्य गोपा               | XX          |
| अग्नेवंय प्रथमस्या                        | २०५          | म्रपादग्रे समभवत्          | <b>= </b>   |
| म्र <b>घो</b> रचक्षुरपतिष्टन्ये <b>धि</b> | २३⊏          | भगम सोमममृता               | १३१         |
| मचिकित्वान् चिकितुष                       | ሂ•           | भ्रपि तेषु त्रिषु          | २१२         |
| ग्रचित्ती यच्चकृमा                        | 388          | अपेहि मनसस्पते             | २८८         |
| धर्चत प्रार्चत प्रियमेधासी                | २३६          | भ्रभय न. करत्यन्तरिक्ष     | 388         |
| ग्रच्छा सिन्धु भातृतमा                    | १५३          | <b>ग्र</b> भिभूरह्मागम     | १२७         |
| धजारे पिशङ्किला                           | २१६          | भभिवर्धता पयसा             | २५७         |
| भ्रजीतयेऽहतये पवस्य                       | ३१३          | ग्रभीदमेकमेको ग्रस्मि      | २८,१०४      |
| अजैष्माद्यसनाम                            | १३२          | धमन्दन् मा मस्त            | 827         |
| मतारिषुर्भरता गब्यव.                      | १५५          | अभी ये पञ्चोक्षणी          | ४७          |
| प्रतिधावतातिसरा                           | २३८          | ग्नय निधि: सरमे            | १६६         |
| अति विश्वाः                               | २५१          | म्रय माताय पिता            | २५०         |
| म्रतो वयमन्तमेभिर्                        | १४४          | ग्रय मे पीत उदियति         | <b>३०</b> ७ |
| ग्रतेदु मे मससे                           | १०३          | भ्रय स यो वरिमाण           | ३०७         |
| भ्रदर्दं रुत्समसृजो                       | <b>१६</b> ७  | ग्नयमिन्द्र वृषाकपि        | १७=         |
| ग्रदित्सन्त चिदाधृरो                      | १९७          | ग्रयमेमि विचाकशद्          | ३७६         |
| भवो यद् दारु प्लवते                       | २४५          | भ्रयं में हस्तो            | २५०         |
| प्रचा मुरीय यदि                           | २८६          | झयं यो विञ्वान्            | २⊏६         |
| अध पश्यस्य मोपरि                          | २३८          | <b>भ्र</b> युतोऽहमयुतो     | १२५         |

| भरं कृण्वन्तु वेदि         | १४७         | श्रहमिन्द्रो रोधो                   | १०४         |
|----------------------------|-------------|-------------------------------------|-------------|
| अरायि कारो विकटे           | २६६         | श्रहमेत गब्यय                       | १०४         |
| अर्भको न कुमारको           | ६६          | ग्रहमेताञ् <b>छा</b> श्वसतो         | 808         |
| श्रर्वागन्य इतो स्नन्य     | २ <b>१</b>  | महरच कृष्ण                          | १३७         |
| <b>भ</b> वधीत् कामो        | १३२         | ग्नह केतरहंमूर्घा                   | ११८         |
| ग्रव स्म दुई गायतो         | २३६         | अहं गुङ्गुभ्यो                      | १०४         |
| भव स्यूमेव चिन्वती         | १६३         | <b>ग्रह</b> जजान पृथि <b>यी</b>     | १२२         |
| ग्रवस्वराति गर्गरो         | 3₹۶         | अहं तदासु घारय                      | <b>१०</b> ६ |
| अवीरामिव मामय              | २१, १७४     | अह ता विश्वा                        | ११५         |
| ग्रव: परेण                 | ५२          | श्रह दा गृए।ते                      | १०६         |
| भ्रश्मन्वती रीयते          | २३२         | ग्रह पितेव वेतसूँ                   | १०६         |
| ग्रश्मवर्ग मेऽसि           | 358         | ग्रह पुरो मन्दसानी                  | <b>१</b> ०२ |
| <b>ग्रश्वावती सोमवतीम्</b> | २५०         | ग्रह भुवं वसुन.                     | १०४         |
| भ्रष्टाचका नवद्वारा        | <b>5 ?</b>  | ग्रह भूमिमददामार्याय                | १०२         |
| ग्रसत्सु मे जरित           | १०३         | म्रह मनुरभव                         | १६,१०२      |
| ग्रसन्ताप मे हृदय          | १२५         | ग्रह रन्धय मृगय                     | १०६         |
| ग्रसपत्ना सपत्नघ्नी        | ११८         | ग्रहं राजा व <b>रु</b> गा           | ११४         |
| ग्रस्य प्रजावती गुहे       | २६४         | अह राष्ट्री सगमनी                   | <b>११</b> ६ |
| ग्रस्य वामस्य पलितस्य      | 38          | स्रह रुद्राय धनु                    | ११६         |
| ग्रसेन्या वः पणयो          | ४३१         | ग्रह रुद्रेभिर्वसुभि                | ११६         |
| असौ या सेना मरुत.          | २३६         | म्रह विवेच पृथिवी                   | <b>१</b> २२ |
| <b>महन्नहिं</b> पर्वते     | ३०४         | ग्रह सप्त स्रवतो                    | <b>१</b> ०६ |
| अहमत्क कवये                | १०६         | ग्रह सप्तहा नहुषो                   | १०६         |
| ग्रहमपो स्रपिन्व           | 888         | म्रह स यो नवबास्त्व                 | १०६         |
| श्रृहमस्मि प्रथमजा         | १२१         | म्रह सुवे पितरमस्य                  | ११६         |
| सहमस्मि महामहो             | १२६         | ग्रह सूर्यस्य परि                   | १०६         |
| श्रहमस्म सपत्नहा           | १२७         | ग्रह सोममाहनस                       | ११६         |
| ग्रहमस्म सहमान             | १२४         | ग्रा ऋन्दय बलमोजो                   | २१५         |
| ग्रहमिद्धि पितुष्परि       | १३२         | आ जुहोता                            | २४२         |
| ग्रहमिन्द्रो वरुणस्ते      | <b>१</b> १४ | माघातागच्छा                         | १६१         |
| भहमेव वात इव               | ११६         | म्राञ्जनगन्धि सुर्राभ               | <b>३१</b> १ |
| ग्रहमेव स्वयमिद            | <b>११</b> ६ | <b>ग्रा</b> ते कारो शृ <b>णवामा</b> | १४४         |
| अह्मिन्द्रो न पराजिग्य     | १०४         | भ्रात्वाहार्षमन्तरे <b>घि</b>       | २३४         |
|                            |             |                                     |             |

| मन्त्रा <i>नुवा</i> मश्चिका |              |                                     | <b>**</b> *  |
|-----------------------------|--------------|-------------------------------------|--------------|
| ब्रादित्याना वसूना          | १०४          | इब नो यज्ञममृतेषु                   | 28           |
| भा नो भद्रा. कतवो           | ३१६          | इमा गाव: सरमे                       | <b>₹€</b> ¥  |
| म्रान्त्रेभ्यते गुदाभ्यो    | २५२          | इमा रुद्राय स्थिर <b>अन्य</b> ने    | २४०          |
| आ ब्रह्मन् ब्राह्मणो        | ₹ <b>१</b> ७ | इमा पातृ नमृतेना                    | २३⊏          |
| ग्रायुरच रूप च              | २८१          | इमे ये नार्वाङ्                     | २७७          |
| द्धाः यो विश्वानि वार्या    | 339          | इय वेदि परो अन्तः                   | २४,२२०       |
| ग्रारोह चर्मोपसीदाग्नि      | २२८          | इषिरा योषा युवति                    | १६३          |
| आशासाना सौमन <b>स</b>       | २३८          | इषुनं श्रिय इषुधे                   | १८१          |
| म्राहार्ष त्वाविदं त्वा     | २ <b>५१</b>  | इषे पिन्वस्वोर्जे                   | २ <b>६</b> ५ |
| इति चिद्धि त्वा             | <b>२३</b> २  | इष्ट च वा एष                        | <b>२</b> ≈२  |
| इति त्वा देवा               | १८५          | इह व्रवीतु                          | २१,५१        |
| इदमिन्द्र श्रृगुहि          | १२८          | इहैिं पुरुष                         | २५३          |
| इद त एक                     | २३२          | इ <b>हैव</b> स्त प्रा <b>गापानौ</b> | ३१५          |
| इद देवाः शृशुत              | १२७          | इहैव स्तं मा <b>वियौष्ट</b>         | २            |
| इद मे ब्रह्म च क्षत्र       | ३१८          | इहैवैधि मापच्योष्ठा                 | २३४          |
| इद श्रेष्ठ ज्योतिषा         | ३०५          | ईशा वास्यमिद                        | २४२          |
| इद सर्वितर्विजानीहि         | द ३          | उक्षा समुद्रो ग्ररुषः               | ६४           |
| इद सु मे जरित               | 30           | उक्ष्मो हि मे पञ्चदश                | १७६          |
| इन्द्र ऋतुन ग्राभर          | ३१२          | उच्चा दिवि द <b>क्षिए</b> ।         | २६६          |
| इन्द्रमिद् गाथिनो           | २१६          | उत गाव इवादन्ति                     | ३११          |
| इन्द्र श्रेष्ठानि द्रविशानि | - ३१२        | उत त्व सस्ये                        | २७७          |
| इन्द्रस्य दूतीरिषिता        | १९५          | उत त्वः पश्यन्                      | २७७          |
| इन्द्रस्य नु वीर्याणि       | ४०६          | उत यो द्यामतिसर्पात्                | ३०६          |
| इन्द्राकुत्सा वहमाना        | २६           | उतासि परिपाग                        | ३०२          |
| इन्द्राणीमासु नारिषु        | १७४          | उतेदानी भगवन्तः                     | ३१७          |
| इन्द्राय गाव ग्राशिर        | २६६          | उतेय भूमिर्वरुणस्य                  | ३०६          |
| इन्द्राय साम गायत           | २४०          | उत्कामात. पुरुष                     | २३४          |
| इन्द्रेषिते प्रसव           | १५२          | उत्तरस्त्वमधरे ते                   | २३५          |
| इन्द्रो स्रस्मा स्ररदद्     | १५३          | उत्तिष्ठैव परेहीतो                  | <b>१</b> ३०  |
| इन्द्रो दिव                 | २१६          | उत्तिष्ठत सनह्यध्व                  | २३८          |
| इन्द्रो यज्वने पृणते        | २६३          | उत्तिष्ठ त्व देवजना                 | २ <b>३</b> ६ |
| इन्धानो ग्रापिन             | २ <b>७</b> १ | उदसौ सूर्यो अगा                     | ११८          |
| इम नु सोमन्तितो             | <b>१</b> ५०  | उदायुरुद् बल                        | <b>३१</b> ४  |
| <del>-</del>                |              |                                     |              |

| उदिहचु दिहि सूर्यं         | ३१४         | एह गमन्तृषय.                | ११६             |
|----------------------------|-------------|-----------------------------|-----------------|
| उदीर्घ्वं जीवो             | २ <b>३१</b> | एह्यश्मानमातिष्ठा           | २५७             |
| उद्बुध्यध्व समनसः          | २३२         | श्रो चित् सस्राय            | १५८             |
| उद्यान ते पुरुष            | ₹8          | ग्रोजश्च तेजश्च             | २=१             |
| उद्व ऊर्मि शभ्या           | <b>१</b> ५५ | भोषमित् पृथिवीमह            | १२६             |
| उद् वय तमसस्परि            | १३१         | श्रो षु स्वसार.             | १४४             |
| उद् वेपय स विजन्ता         | २३६         | क इम बो निण्य               | ४६              |
| उपक्षरन्ति सिन्धवो         | २६४         | क कुमारमजनग्रद्             | २०६             |
| उपह्वरे गिरीणा             | २२२         | क म्विदेकाकी चरति           | ६०६             |
| उपस्तुहि प्रथम रत्नधेय     | २४०         | कित नुवशा नारद              | २२७             |
| उपोप मे परामृश             | २३          | कत्यग्नयः कति सूर्यासः      | २०४             |
| उबे ग्रम्ब सुलाभिके        | १७३         | कत्यस्व विष्ठा <sup>.</sup> | २१७             |
| उशन्ति घा ते ग्रमृतास      | १५६         | कदा सूनु पितर               | १८३             |
| ऊरू पादावष्ठीवन्तौ         | २२६         | कया शुभा सवयस.              | <b>१</b> ४३     |
| ऊरुभ्या ते                 | २५२         | कस्य नून कतमस्या            | <b>१८७</b> ,२०८ |
| ऊर्जाचवाएष                 | २६२         | कस्य ब्रह्माशि जुजुषु       | १४३             |
| ऊर्घ्वं सुप्तेषु जागार     | २१०         | का ईमरे पिशिङ्गला           | २ <b>१६</b>     |
| ऋत येमान ऋतिमद्            | २७२         | का स्विदासीत् पूर्वेचित्तिः | २१३             |
| ऋतस्य इढा धरुणानि          | २७२         | कि न इन्द्र जिघासिस         | १४६             |
| ऋतस्य हि शुरुधः            | २७२         | कि नो भ्रातरगस्त्य          | १४६             |
| ऋष्टयो वो मरुतो            | 005         | कि भ्रातासद्यदनाथ           | १६१             |
| एक एवाग्निबंहुधा           | २०५         | कि सुबाहो स्वङ्गुरे         | १७३             |
| एकस्य चिन्मे               | १४५         | कि स्वित् सूर्यसम           | २ <b>१</b> १    |
| एकं पाद नोत्खिदति          | 59          | कि स्विदासीर्दाधष्ठान       | २०७             |
| एक <b>सु</b> पर्ण स समुद्र | ७ ३         | कि स्विद् वन                | २०७             |
| एको गौरेक ऋषि              | २२३         | किमय त्वा वृषाकपि           | १७१             |
| एतद् वचो जरितर्            | १४०         | किमस्य मदे                  | २०४             |
| एतद् वै: ब्रघ्नस्य         | २७४         | किमाग ग्रास वरुण            | १३८             |
| एतद् वै विश्वरूप           | २७४         | किमिच्छन्ती सरमा            | १६४             |
| एना वय पयसा                | <b>१</b> ५३ | किमेता वाचा कृणवा           | १८१             |
| एवा च त्व सरम              | १९६         | कीर्तिच वाएष                | २८२             |
| ए <b>वे</b> देते प्रति मा  | १४४         | कीदङ्डिन्द्रः सरमे          | १६५             |
| एष वा म्रोदन.              | २७५         | कुतस्त्वमिन्द्र             | १४३             |

| त्वमग्ने वृषभः                          | २ <b>१</b> ८ | धन्यना गः भन्यनाजि       | <b>₹१</b> ६ |
|-----------------------------------------|--------------|--------------------------|-------------|
| त्वमिन्द्राभिभूरसि                      | २६७          | वर्मासि सुधर्मा          | १९४         |
| त्वमीशिषे वसुपते                        | <b>\$</b> 88 | ध्रुऽवोच्युतः प्र मृणीहि | ' २३४       |
| त्वमेतदधारयः                            | ₹₹७          | न किरिन्द्र त्वदुत्तरो 🥣 | . २६७       |
| त्वष्टा जायमजनयत्                       | २५७          | न घा स मामप              | ११३         |
| त्वष्टा दुहित्रे वहत                    | १६३          | न ता भ्रवी रेगुककाटां    | २६३         |
| त्य तमग्ने ग्रमृतत्व                    | २ <b>६</b> ५ | न ता नशन्ति              | २६३         |
| त्व विप्रस्तव कवि                       | ३३६          | न तिष्ठन्ति न निमिष      | १६०         |
| त्व समुद्रो ग्रसि                       | 335          | न ते बाह्वोर्बलमस्ति     | २ <b>६०</b> |
| त्वामग्ने यजमाना                        | २६५          | न ते सखा सस्य            | १५५         |
| त्वा स्तोमा                             | २१६          | न दक्षिगा विचिकिते       | १३७         |
| दक्षिणावतामिदिमानि                      | २६४          | नदस्य मा रुधत            | २२,१५०      |
| दक्षिगावान् प्रथमो                      | २६६          | न देवानामपि              | २६४         |
| दक्षि <b>सा</b> व्य दक्षि <b>सा</b> गां | २६६          | न नूनर्मास्त नो श्व.     | १४६         |
| दण्डा इवेद्गो                           | 8=           | न पिशाचै. स शक्नोमि      | १२८         |
| दर्दिहि मह्य                            | २५२          | न भोजां मम्रर्           | २६६         |
| दर्श न्वत्र शृतपा                       | <b>ξα</b> \$ | न मत् स्त्री सुभसत्तरा   | १७२         |
| दिव च रोह                               | २३४          | नमस्ते श्रस्तु नारदा     | २२६         |
| दिवि मे ग्रन्य पक्षो                    | <b>१२</b> ६  | नमस्ते ग्रस्तु विद्युते  | २४          |
| दिव्य सुपर्गं वायस                      | Ę٥           | न मा मिमेथ               | १३३         |
| विव्या आपो अभि                          | ३१०          | नमो मित्रस्य वरुगस्य     | २४१         |
| <b>दु</b> हन्ति सप्तैका                 | ६७           | न मृत्युरासीदमृत         | १५          |
| दूरमित पणयो                             | १६६          | न मृषा श्रान्त           | १५०         |
| दूष्या दूषिरसि                          | २३३          | न यत् पुरा चकुमा         | १५६         |
| देवपीयुश्चरति                           | २द०          | न वा ग्ररण्यामिर्        | ३११         |
| दौष्वप्नय दौर्जीविस्य                   | 0 ₹ 9        | म वाउते तन्वा            | १६१         |
| द्यौरासीत् पूर्वचि <del>ति</del>        | २१४          | न वा उमा बृजने           | १०३         |
| द्वादश प्रधयश्चक                        | ६०           | न विकर्णः पृथुक्षिरा     | ३७१         |
| द्वासुपर्णा सयुजा                       | ५२,५४        | न विजानामि यदि           | २६,१३७      |
| द्वे विरूपे चरतः                        | <b>%</b> %   | न वैतं चक्षुर्जहाति      | २७४         |
| द्वेष्टि श्वश्रूरप                      | १३३          | न ता नशन्ति              | २६३         |
| धनुष द्या पूर्वतान्                     | ₹00          | न ता श्रवी               | २६३         |
| धन्व च यत् कुन्तत्र                     | ३७१          | नवो नवो भवसि             | ३०१         |

| मन्त्रानुकमित्।<br>ग       |              |                               | <b>३३७</b>               |
|----------------------------|--------------|-------------------------------|--------------------------|
| न स स्वो दक्षो             | २६           | परोऽपेहि मनस्पाप              | १२६                      |
| न सेशे यस्य रम्बते         | -१७७         | परोऽपे हासमृद्धे              | रेदद                     |
| न सेक्ने यस्य रोमश         | १७७          | पीवान मेषमपचन्त               | 93                       |
| न हि मे भ्रक्षिपच्चना      | १२६          | पुत्रमत्तु यातुषानी:          | २८७                      |
| न हि में रोदसी उभे         | १२६          | पु <b>त्रिरा।</b> ता          | २६४                      |
| नाकस्य पृष्ठे अधि          | २६५          | पुनन्तु मा देवजना             | 398                      |
| नास्मै पृश्नि              | २७६          | पुनरेहि वृषाकपे               | 308                      |
| नास्य क्षत्ता              | 305          | पुण्डरीके नवद्वारं            | द <b>७</b>               |
| नास्य क्षेत्रे पुष्करिस्ती | - २७६        | पुरूरवो मा मृथा               | १८४                      |
| नास्य जाया                 | ३७६          | पुरोडाश यो ग्रस्मै            | २६४                      |
| नाम्य स्वेत                | २७ <b>६</b>  | पूर्णं नारि प्रभर             | २३८                      |
| नाहमिन्द्राणि रारण         | १७४          | पूर्वीरह शरद                  | १४६                      |
| नाह तन्तुं                 | १३७          | पृच्छामि त्वा चितये           | १ <i>६,</i> २ <b>१</b> २ |
| नाहंत वेंद                 | १०३,१६५      | पृच्छामि त्वा परमन्त          | २२०                      |
| नाह वेद भ्रातृत्व          | १९६          | पृच्छे तदेनो वरुग             | <b>१</b> ३८              |
| निक्रमण निषदन              | ७3           | पृर्गीयादिश्लाधमानाय          | २४२                      |
| निर्बेलासेत: प्रपता        | २ <b>८</b>   | पृ <b>थि</b> क्या अहमन्तरिक्ष | १३१                      |
| निर्वे क्षत्रं नयति        | २८०          | पृष्टीमें राष्ट्रमुदर         | ११६                      |
| नीचा वर्तन्त उपरि          | १३३          | प्र तद् विष्गुः स्तवते        | ХοĘ                      |
| नीचै: पद्यन्ता             | १२१          | प्रति क्षत्रे प्रति तिष्ठामि  | 388                      |
| नैता ते देवा स्रददुस्      | २४६          | प्रति ब्रवाणि वर्तयतै         | १८४                      |
| पञ्च नद्य सरस्वती          | ७५           | प्रति प्राशव्यां इत           | <i>२६</i> ४              |
| <b>पञ्चस्व</b> न्तः पुरुष  | २ <b>१३</b>  | प्रत्युष्ट रक्ष प्रत्युष्टा   | १३१                      |
| पदा पणीरराधसो              | २३६          | प्र नून                       | २४्४                     |
| पर मृत्यो ग्रनुपरेहि       | २ <b>८</b> ८ | प्र पतेत पापि                 | २६०                      |
| पर. सो अस्तु               | २८६          | प्र पर्वतानामुशती             | १४२                      |
| परा बीरास एतन              | - २३७        | प्र नेमस्मिन् दहशे            | १०४                      |
| पराहयत् स्थिरं             | २३७          | प्र महिष्ठाय गायत             | २४१                      |
| परा हीन्द्र धावसि          | १७१          | प्रमायुयुक्ते प्रयुजो 🌷       | १३६                      |
| परिषाणः , पुरुषाणाः        | <b>३</b> ०२  | प्र में नमी साप्य इधे         | १०४                      |
| पसीवृतो ब्रह्मणा           | १२५          |                               | १ <del>५</del> ४         |
| पर्यु है नाम मानवी         | १५०          | _                             | 308                      |
| परेणेतु पथा वृक            | <b>१</b> २८  | प्र क्सितं प्राग्गापाना       | ₹ <b>₹</b> ¥             |

| प्रसम्राज चर्षसी ना          | २३६          | भोजायाद्यवं समृजन्त्यार्शुं | १७,२६६            |
|------------------------------|--------------|-----------------------------|-------------------|
| प्रसम्राजे बृह्दर्चा         | २४०          | मधुमन्मे निकमणं             | ३१६               |
| प्राग्नये वाचमीरय            | <b>२४१</b>   | मन्ये त्वा यज्ञियं          | रेह७              |
| प्रागः प्रजा धनु वस्ते       | ३०७          | मम द्विता राष्ट्रं          | 668               |
| प्राग्रहच मेऽपानइच           | ३१७          | मम पुत्राः शत्रुहरहो        | ११⊏               |
| प्राणाय नमो यस्य             | ७०५          | मया सो ग्रन्नमित            | ११६               |
| प्राता रथो नवो               | ६१           | मयि त्यदिन्द्रियं           | १२४               |
| प्रावेषा मा बृहतो            | १३३          | मयीदमिन्द्र इन्द्रियं       | २६४               |
| प्रिया तष्टानि मे            | <b>१</b> ७२  | मरीचीर्घूमान् प्रविशा       | <b>२६</b>         |
| प्रेता जयता नर               | २३७          | महतो यद्ध वो बल             | २३७               |
| प्रेह्मभीहि घृष्णुहि         | २३६          | महानग्नी महानग्न            | . ·<br>२ <b>३</b> |
| बण्महाँ ग्रसि सूर्य          | ३०१          | मह्य त्वध्टा बज्ज           | १०४               |
| बतो बतासि यम                 | १६२          | मह्य नमन्ता मम              | 38£               |
| बह्बीद राजन् वरुणा           | <b>३१३</b>   | माता च ते पिता च ते         | ₹'૭               |
| बाहू मे वलमिन्द्रिय          | 399          | मोता रुद्रागा               | २४५               |
| बृहस्पतिमं आत्मा             | <b>१</b> २५  | मा बिभेर्न मरिष्यसि         | <b>२४</b> ३       |
| <b>बृ</b> हस्पते परिदीया     | २३६          | मा धुरिन्द्र नाम            | १०६               |
| बह्य च क्षत्र च              | २ <b>८१</b>  | मानरः स्वश्वा               | ११५               |
| बहा च तपक्च                  | २७४          | मुञ्चामि त्वा हविषा         | २५१               |
| ब्रह्मणा भूमि <b>वि</b> हिता | २२५          | मूषो न शिश्ना               | 388               |
| ब्रह्म देवाँ अनुक्षियति      | २२५          | मृत्योः पद योपयन्त          | 588               |
| ब्रह्म श्रोत्रियमाप्नोति     | २२४          | मेहनाद् वन                  | २५२               |
| ब्रह्म सूर्यंसम ज्योतिर्     | २११          | मोघमन्न विन्दते             | १७,२७७            |
| ब्रह्माणि मे मतयः            | १४३          | य भाधाय चकमानाय             | २७६               |
| ब्राह्मर्गभ्य ऋषभ            | २६७          | य उदाजन् पितरो              | २५६               |
| बाह्मगो जन्ने प्रथमो         | 50           | य उभाभ्यां प्र हरसि         | २६०               |
| ब्राह्मगो प्रस्य मुल         | २०४          | य ऋतेन सूर्यम्              | , २५६             |
| भद्र कर्गों भि               | ३१६          | य एक इद्वेव्यरचर्वगी        | 3 ₹ \$            |
| भद्रा अस्वा हरित             | 305          | य एन हन्ति मृदु             | २८०               |
| भद्रात् प्लक्षान्निस्तिष्ठ   | ३०२          | बज्जाग्रतो दूरमुदैति        | २१५               |
| भूत च भव्य च                 | २७५          | यसम्बरीरमशयत्               | २२७               |
| भूरि चक्यं युज्येभिर्        | <b>\$</b> XX | यत्ते उपोदक                 | २५२               |
| भौजा जिग्यु: सुरिभ           | २६६          | यते माता यत् ते पिता        | २५३               |

|                       | _           | •                    |             |
|-----------------------|-------------|----------------------|-------------|
| या सूर्जारणः श्रेरिणः | १८२         | वधी बृत्र मस्त       | 688         |
| या ते धेनुं निपृणामि  | २४२         | वात श्रा वातु भेषजं  | ₹35,38      |
| यां मेधा देवगणाः      | २९४,३१३     | वायुरस्मा उपामन्यत्  | ७४          |
| युनक्त सीरावि युगा    | 588         | वाशीमन्त ऋष्टिमन्तो  | २३७,३००     |
| यूर्य गायो मेदयथा     | ३०१         | वि जिहीष्व लोक       | २३४         |
| ये चिद्धि पूर्व       | १४६,२५६     | विततौ किरगौ द्वौ     | २०          |
| येनेन्द्रो हविषा      | ११८         | वि तिष्ठध्वं मस्तो   | २३७         |
| ये यज्ञेन दक्षिणया    | २५६         | वि द्यामेषि          | ३०१         |
| ये युघ्यन्ते प्रधनेषु | २५६         | विद्युन्न या पतन्ती  | १८३         |
| यो ग्रच स्तेन         | १२८         | विधु दद्राण समने     | ७१          |
| यो ग्रस्मा ग्रन्न     | २६४         | विपश्चिते पवमानाय    | २४१         |
| यो अस्मै हव्यदातिभि   | २६३         | विभ्राजञ्ज्योतिषा    | 308         |
| यो अस्या कर्णा        | २६१         | वि मच्छुथाय रशना     | ३१३         |
| यो जात एव प्रथमो      | 80€         | विरक्षो वि मृघो      | २३६         |
| यो नस्तायद्           | २८७         | वि मे कर्णा पतयतो    | १३७         |
| यो नो रस दिप्सति      | २८६         | विलिप्त्या बृहस्पते  | २२७         |
| यो मा यातु            | २८,२८६      | वि वृक्षान् हन्त्युत | 308         |
| यो रायोऽवनिर्महान्    | २३६         | विश्वे देवा अनमस्यन् | १३७         |
| यो यजाति              | २६४         | विष्णो. क्रमोऽसि     | ०६९         |
| यो व सेनानीर्महतो     | १३३         | विष्णोर्नुक वीर्वाणि | २०५         |
| यो वेतस हिरण्यय       | २७ <b>४</b> | विसमींग कुगुहि       | २३४         |
| यो वेहत मन्यमानो      | २ <b>८१</b> | वि हि सोतोरसृक्षत    | १७०         |
| यो वैता ब्रह्मशो      | २७४         | वीरेभिर्वीरान् वनवद् | २७१         |
| यो वै ते विद्यादरणी   | <b>५ ५</b>  | वृक्ष वृक्षमारोहिंस  | ३०२         |
| रथीव कशयाव्यां        | 30€         | वृक्षे वृक्षे नियता  | ६१          |
| रमध्व मे बचसे         | १५३         | वृषभो न तिग्मशृङ्गो  | १७७         |
| रात्रीभिरस्मा ग्रहमिर | 888         | वृषाकपायि रेवति      | १७४         |
| रात्री माता नभः पिता  | ३०२         | कुषा मे रवी          | २५३         |
| रुच नो घेहि           | ₹१३         | वृषारवाय वदते        | 398         |
| रुशद्वरसा रुशती       | ३०६         | वेदाहमस्य भुवनस्य    | २१६         |
| लोगानि प्रयतिर्मंग    | 399         | व्याघ्रं दस्वतां वयं | १२८         |
| वचोविद वाचमुदीरयन्ती  |             | द्रज कृश्युध्व       | <b>58</b> 8 |
| -                     |             |                      |             |

| मन्त्रानुक्रमिका      |              |                       | \$88         |
|-----------------------|--------------|-----------------------|--------------|
| शकमय धूम              | ५६           | क्रमानी व श्राकृति    | २४४          |
| शतयाजंस यजते          | २६७          | समानो प्रघ्वा स्वस्रो | ३०८          |
| शतहस्त समाहर          | २४२          | समानो मन्त्रः         | २४४          |
| शत्रूयन्तो अभि ये     | २८६          | समिधाग्निं दुवस्यत    | २४१          |
| शप्तारमेतु शपथो       | १२७          | समुद्र ईशे स्रवता     | २३३          |
| शवसा ह्यसि श्रुतो     | २६७          | सर्वे देवा उपाशिक्षन् | २२७          |
| शं∹ते हिरण्य          | २ <b>४६</b>  | सर्वो वै तत्र         | २५४          |
| श न सूर्य उरुचक्षा    | ३१७          | सहस्रदा ग्रामग्रीमा   | २५५          |
| शानो भव चक्षसा        | ३१४          | सह्दयं सामनस्य        | २ <b>४</b> ४ |
| श नो भव हृद           | <b>३१३</b>   | सहे पिशाचान्त्सहसै.   | १२=          |
| शिरो मे श्रीर्यशो     | 399          | सहषंभाः सहवत्सा       | <b>ও</b> ⊏   |
| शिरो हस्तावथो         | २२६          | सहस्रणीथाः            | ३४६          |
| शिवा भव पुरुषेभ्यो    | २३८          | स ऋन्दनेननिमिषेण      | २३७          |
| शिवे ते स्ता          | २५७          | सगच्छध्व सवदध्व       | २४३          |
| शीर्षक्ति शीर्षामय    | २५४          | स मा तपन्त्यभित्.     | ३६१          |
| शुक्रोऽसि भ्राजोऽसि   | २ <b>३</b> ३ | सवत्सर शशयाना         | ३ <b>१</b> ० |
| श्येनो नृचक्षा दिव्यः | द १          | स सीदस्व मही          | २३३          |
| षडस्य विष्ठा          | २ <b>१</b> ७ | संशित मे इद ब्रह्म    | १२१          |
| षड्भारौ एको           | ६२           | स होत्र स्म पुरा      | १७४          |
| सखाय ग्रा निषीदत      | २४१          | सा वसु दधती           | १८१          |
| सस्रायो ब्रह्मवाहसे   | 3 \$ 5       | सिन्धुर्न क्षोद       | २७१          |
| सचा यदासु             | १८३          | सिहप्रतीको विशो       | २३४          |
| स जायत प्रथम          | ६३           | सिहे व्याघ्न उत वा    | 388          |
| सत्यनोत्तभिताभूमि     | २७२          | सुगू सुपुत्रौ         | २५७          |
| सदस्य मचे             | २०४          | सुदेवो ग्रद्य         | १८,१३६,१८४   |
| सप्त ऋषय. प्रतिहिता.  | ७६           | सुपर्णा एत ग्रासते    | ४८           |
| सप्त स्वा हरितो       | ३०१          | सुपर्णोऽसि गरुत्मान्  | २३२          |
| सम्राज्येधि व्वशुरेषु | २५६          | सुमङ्गली प्रतरगी      | २३६          |
| सभामेति कितव:         | १३३          | सुसमिद्धाय शोचिषे     | २४२          |
| समजैषमिमा श्रह        | ११८          | सूरिरसि वर्चोघा       | २३३          |
| समस्मिञ्जायमान        | १६२          | सूर्य एकाकी चरति      | २०€          |
| समहमेषा राष्ट्रं      | १२१          | सूर्यों मे चक्षुर्    | १२४          |
| समानी प्रपा सह वो     | २४४          | सृष्येव जर्मरी        | 38           |
|                       |              |                       |              |

| सोऽरिष्ट न मरिष्यसि   | २५३ | स्वस्ति मात्र उत . | ३१८           |
|-----------------------|-----|--------------------|---------------|
| सोम एकेभ्यः           | २४५ | स्वादुष्किलायं     | ३०७           |
| स्तुतिस्तु नाम्ना     | २६३ | स्वायसा ग्रसयः     | १३०, २६०      |
| स्त्रिय दष्ट्वाय      | १३३ | हन्ताहं पृथिवी     | २४,१२६        |
| स्थिरा व. सन्त्वायुघा | २३७ | ह्ये जाये मनसा     | १८ <b>१</b>   |
| स्योनाद् योने:        | २५७ | हिरण्यवर्गे सुभगे  | ३०२           |
| स्वर्यन्तो नापेक्षन्त | २६५ | हरि: सुवर्णो       | ¥ <b>\$</b> Y |
| स्ववृज हि त्वा        | २३२ |                    |               |